
CUSCO
en la historia







Cusco en la historia
		 © Caja Municipal del Cusco
		 © De fotografías y textos sus autores
		 Todos los derechos reservados
		 All rights reserved

Caja Municipal de Ahorro y Crédito Cusco
Avenida de la Cultura 1624. Wanchaq, Cusco, Perú.
Teléfono (51)(84)606061
www.cmac-cusco.com.pe

Junta General de Accionistas
		 Ricardo Valderrama Fernández 
		 Alcalde Honorable Municipalidad Provincial del Cusco 
		 Presidente de la Junta General de Accionistas Caja Cusco

Regidores 
Romi Carmen Infantas Soto
Miguel Ángel Tinajeros Arteta
Freddy Gualberto Orosco Cusihuamán
Jafet Hildebrando Cervantes Mansilla
Marco Antonio Marroquín Muñiz
Edson Julio Salas Fortón
Rutbelia Huamaní Ochoa
María Hilda Rozas Cáceres
Katia Roxana Revollar Flórez
Miguel Ángel Cabrera Quiñonez
Tania Cardeña Zúñiga
Ricardo Almanza Quiñones

Directorio
Fernando Ruiz-Caro Villagarcía
Presidente del Directorio

Directores
Guido Bayro Orellana
Amadeo Vera Milla
Alberto Carpio Joyas           
Carlos Tamayo Caparó
Luis Alberto Murillo Ormachea
Carlos Enrique Quispe Altamirano

Gerencia mancomunada
Sandra Yadira Bustamante Yábar, Gerente Central de Operaciones y Finanzas
Wálter Nieri Rojas Echevarría, Gerente Central de Negocios
John Edward Olivera Murillos, Gerente Central de Administración

Coordinación
Eduardo Mosqueira Mellado, Coordinador de Relaciones Públicas

Editor:
Luis Nieto Degregori

Textos:
Luis Nieto Degregori
Fernando Ruiz-Caro Villagarcía

Fotografías:
Manolo Chávez
Enrique Estrada
Hermanos Cabrera
Jazmín Lezama
Mario Manrique
Omar Paredes
Adriana Peralta
Alfredo Velarde

Diseño y diagramación:
Gonzalo Nieto Degregori

Impresión:
Q&P Impresores S.R.L.
Av. Ignacio Merino 1546 Lince, Lima Perú.
Telf.: (01) 470 1788 - 266 0754

Cusco, Diciembre del 2020

Tiraje: 4000 ejemplares

Hecho el Depósito de Ley en la Biblioteca Nacional del Perú Nro. Xxxxxxxx
Prohibida la reproducción total o parcial de este libro sin permiso de los editores
Los textos y fotografías son propiedad exclusiva de los respectivos autores y son 
responsabilidad de los mismos. 

Carátula 
y guardas:
Mural de la historia del Cusco de Juan Bravo Vizcarra.
Fotografía de Manolo Chávez.

Página 5. Inti Raymi. Fotografía de Manolo Chávez.
Páginas 6 y 7. Vista aérea de Sacsayhuamán y de parte del centro histórico de 
Cusco. Fotografía de Manolo Chávez.
Páginas 8 y 9. Vista panorámica del Valle de Cusco. Fotografía de Manolo Chávez.
Página 10. Vista nocturna de la iglesia de la Compañía. Fotografía Manolo Chávez.
Página 12. Corpus Christi. Fotografía de Alfredo Velarde.



5            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



6  C a j a             C u s c o



7            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



8  C a j a             C u s c o



9            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



10  C a j a             C u s c o



Contenido

Presentación		 13

El Cusco preincaico	 15

El Cusco incaico	 27

	 Las huacas del Cusco	 41

El Cusco colonial	 49

	 La Escuela Cusqueña de pintura	 65

	 La platería cusqueña	 73

El Cusco republicano	 79

	 La Escuela Cusqueña de fotografía	 91

	 Cambios en la cultura urbana del Cusco	 101

	 El Cusco al Bicentenario	 113



12  C a j a             C u s c o



13            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

Desde que se constituyó el fondo editorial de Caja Cusco con 
ocasión de sus veinticinco años de existencia, hemos venido 
publicando un libro con periodicidad anual y de preferencia 

presentándolo como homenaje a nuestra ciudad por su día. Este año 
nos hubiese gustado que también fuera así, mas por las circunstan-
cias que todos conocemos esto no fue posible: atravesamos un mo-
mento inesperado en nuestra historia, con una pandemia global que 
ha paralizado no solo nuestro país sino el mundo entero.

El tema escogido este año es nada menos que “Cusco” pues en-
tendemos que era necesario tener una mirada global de la historia 
local. Por ello, a lo largo de las páginas de este libro podrán ver 
de manera sucinta cómo se desarrolló esta ciudad que en algún 
momento llegó a ser el centro de la mayor cultura que haya flore-
cido en el hemisferio sur de nuestro planeta, con influencia directa 
sobre una parte muy importante de Sudamérica.

Se trata de un proceso que abarca varios milenios, desde los 
primeros asentamientos humanos que se dieron en este valle has-
ta su posterior encumbramiento como capital imperial de los In-
cas, con sus edificaciones incomparables que solo fueron posibles 
gracias a una agricultura muy avanzada y a una organización so-
cial sumamente compleja. La dominación española supo ver estos 
logros civilizatorios como un acicate y se esmero en la implanta-
ción de una nueva cultura reflejada en los magníficos monumen-
tos de esa época, los mismos que no permanecieron ajenos a la 
influencia indígena y mestiza.

Fue en Cusco, asimismo, donde se dieron los primeros movi-
mientos libertarios de nuestro continente. Nuestra plaza mayor 
fue así el escenario del castigo más cruel al que haya sido some-
tido un ser humano que luchaba por la libertad de su pueblo. La 
ejecución de José Gabriel Túpac Amaru, Micaela Bastidas y su fa-
milia fue, sin embargo, la semilla de otras gestas libertarias que 
consolidaron un movimiento nacional indígena.

Ya en el período republicano, un grupo de jóvenes intelec-
tuales impulsó la reforma universitaria a comienzos del siglo XX 
y dio pie a movimientos de reivindicación como el indigenismo y 
el cusqueñismo. Finalmente, nuestro Cusco devino en las últimas 
décadas en una ciudad cosmopolita cuya economía gira en torno 
a nuevas actividades como el turismo y nuevas corrientes de pen-
samiento. Precisamente en torno a estos últimos temas, Luis Nieto 
Degregori, el autor de los textos que conforman el libro, me cedió 
la posta para incluir un artículo sobre el Cusco del Bicentenario.

En suma, es un privilegio para Caja Cusco presentar esta nueva 
entrega editorial como muestra de nuestro compromiso constan-
te con el desarrollo y engrandecimiento de nuestra región, ha-
ciendo que la historia sirva de inspiración para construir un futuro 
mejor para todos.

Fernando Ruiz Caro
Presidente del Directorio

Presentación



14  C a j a             C u s c o



15            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

El Cusco preincaico



16  C a j a             C u s c o



17            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

t
A doble página, vista 
aérea de Piquillacta y 
la laguna de Lucre o 
Huacarpay, como se 
le denomina actual-
mente. Fotografía de 
Manolo Chávez

Piquillacta. Fotogra-
fía de Omar Paredes

El valle del Cusco, que se extiende desde la cabecera del río 
Huatanay hasta la desembocadura de éste en el Vilcanota 
luego de hacer un giro a la altura de la laguna de Lucre, fue 

teatro, a lo largo de cerca de tres mil años, de desarrollos cul-
turales que desembocaron en el nacimiento del imperio más 
poderoso que surgió en América de Sur antes de la llegada de 
los españoles.

Tres son los espacios que se pueden distinguir en este ex-
tenso valle: en el extremo norte, la cuenca del Huatanay, donde 
se asentaría el Cusco incaico; en el extremo sur, la cuenca de la 
laguna de Lucre, conocida como Muina o Mohina por los incas y 
en los primeros siglos de dominación española; y entre ambos 
puntos, delimitados por las gargantas de Angostura y Oropesa, 
una porción del valle donde actualmente están las poblaciones 
de Oropesa y Saylla.

En la cabecera del valle, a unos cuatro kilómetros al sur del 
centro de la ciudad, fue encontrado el sitio más antiguo con un 

importante desarrollo de cerámica. Bautizado como Marcavalle 
por el nombre actual del lugar, se trató al parecer de una ex-
tensa aldea que fue consolidándose a lo largo de varios siglos, 
entre los 1000 y los 700 años antes de Cristo. Los Marcavalles se 
dedicaron principalmente a la producción de carne de caméli-
do, la que conservaban con ayuda de la sal proveniente de las 
adyacentes salineras de San Sebastián, en uso hasta hace poco. 
Estos antiguos cusqueños fueron también productores de ce-
rámica y practicaron una agricultura incipiente a base de frijol 
o poroto. Sus viviendas fueron de barro y, por lo menos hasta 
el momento, no se han encontrado evidencias de que tuviesen 
una organización social estratificada. Es en todo caso la conclu-
sión a la que llega Karen Mohr Chávez luego de sus exhaustivas 
investigaciones: “Marcavalle es una localidad relativamente au-
to-suficiente dentro de un área de interdependencia en la sierra 
sur, en el que varias localidades con especialidades económicas 
particulares participaron en una red de intercambios y por con-



18  C a j a             C u s c o



19            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

siguiente de interacción regional, pero sin un sistema estatal de 
organización política.”

En los siglos siguientes, entre los 500 y los 200 años antes 
de Cristo, surgieron otras aldeas con estilos cerámicos definidos 
como Chanapata y Wimpillay. El arqueólogo estadounidense 
John Rowe, quien fue el primero en estudiar estos sitios, nos dice 
que sus habitantes los escogían por su cercanía a buenas tierras 
agrícolas y al mismo tiempo a zonas de pastoreo donde podían 
mantener grandes cantidades de camélidos. Haciendo un balan-
ce de las investigaciones de esta etapa de desarrollo cultural en 
la cabecera del valle del Cusco, Brian Bauer señala que los nume-
rosos villorrios que estaban dispersos por aquí y por allá y cuya 
población iba desde unas decenas de personas a algunos cientos 
probablemente reflejaban el crecimiento de una pequeña socie-
dad jefatural. La aldea de Wimpillay, con los restos ceremoniales 
encontrados en la cima del aledaño cerro Muyu Orco, pudo ha-
ber sido el centro desde donde se controlaba los asentamientos 
ubicados en las partes más bajas del valle. Sin embargo, el ace-
lerado proceso de urbanización de estos sectores de la ciudad 
se ha convertido en un obstáculo para ulteriores investigaciones, 
como en su momento ocurrió en Marcavalle.

Es la cuenca de Lucre, sin embargo, la que en un comienzo fue 
el ombligo de esta pequeña porción del área andina que con el 
tiempo llegaría a jactarse de ser el “centro del mundo”. La rique-
za y la diversidad de recursos, así como una posición en muchos 
sentidos estratégica, son los factores que explican el protagonis-
mo de estos territorios. Tierras productivas en las partes bajas, 
variedad de pisos ecológicos, abundancia de especies lacustres, 

apetecible presencia de los rizomas de la totora y un clima relati-
vamente suave para el duro hábitat altoandino, distinguen ven-
tajosamente esta cuenca de otros espacios de la sierra sur. Por si 
fuera poco, su posición geográfica es a todas luces favorable para 
ejercer el control de todo el valle del Cusco, así como de las partes 
altas del ubérrimo valle del Vilcanota, desde Andahuaylillas hasta 
Sicuani, que son la puerta de entrada al Altiplano.

Todo esto debió inducir a los Wari a escoger la cuenca de Lu-
cre para establecer uno de sus más importantes centros provin-
ciales cuando se encontraban en pleno proceso de expansión. 
Piquillacta, una ciudadela construida planificadamente hacia 
los años 600 - 650 de nuestra era en las faldas del cerro Huchuy 
Balcón, en una posición dominante sobre la laguna de Lucre o 
Muina, es el testigo más impactante del paso de los Wari por es-
tos lugares, pero no el único. Sitios Wari se encuentran también 
defendiendo las entradas a la cuenca por el lado del Cusco y por 
el de Andahuaylillas, así como alrededor de la laguna. Más aún, 
estudios realizados en las últimas décadas están encontrando 
huellas de la presencia Wari casi a todo lo largo de la parte alta 
del valle del Vilcanota, desde el sector de Andahuaylillas hasta 
San Pedro de Racchi y las inmediaciones de Sicuani, unos cien-
to cuarenta kilómetros al sur del Cusco. 

Gordon McEwan, que ha dedicado años al estudio de lo que 
él llama “el gran Piquillacta”; es decir, el conjunto de sitios Wari 
que en la cuenca de Lucre están claramente nucleados alrede-
dor de la ciudadela, ha llamado la atención sobre algunos de 
los rasgos más impresionantes de ésta, empezando por su ta-
maño y forma. Por su extensión, en efecto, alrededor de dos 

t
Choquepuquio, pue-
blo principal de los 
Muina. Fotografía de 
Alfredo Velarde.



20  C a j a             C u s c o

kilómetros cuadrados, Piquillacta es casi tan grande como el 
Cusco incaico. Más impactante aún es la rígida forma geométri-
ca del sitio, que, a decir de McEwan, vista desde el aire semeja 
una parrilla colocada dentro de un rectángulo casi perfecto.

El nombre quechua con el que se conoce actualmente este 
sitio arqueológico, “pueblo de pulgas”, es tardío y quizás se 
deba a otra de sus intrigantes características: la presencia de 
más de setecientas pequeñas estructuras individuales dentro 
de un bloque principal de 745 por 630 metros. Como si se tra-
tara de un gigantesco e intrincadísimo laberinto, son pocos los 
corredores que conectan estas estructuras y escaso también el 
número de puertas y ventanas, con el agravante de que mu-
chos de estos elementos se encuentran en recintos rodeados 
por otros más grandes que carecen de vanos de acceso.

Cerca de dos siglos duró, según los estudios de McEwan, la 
ocupación Wari de Piquillacta. De los años 800 - 850 datan efec-
tivamente las últimas construcciones y un siglo después, hacia 
los años 950 - 1000 de nuestra era, el sitio fue definitivamente 
abandonado y así ha permanecido hasta el presente.

Los datos arqueológicos muestran que al momento de la 
conquista Wari dos culturas se estaban desarrollando en el va-
lle del Cusco, una en el norte, en la cuenca del Huatanay, y la 
segunda en la cuenca misma de Lucre y en los sectores adya-
centes de Andahuaylillas y Huaro. La cerámica de la primera 
de estas culturas ha sido bautizada por los arqueólogos como 
Qotakalli y la de la segunda como Lucre. Anterior a la Lucre y 
con un área de distribución muy similar, se ha encontrado una 
cerámica bautizada como Chanapata.

Los dos o tres siglos de presencia Wari en la sierra sur resul-
taron definitorios para los grupos humanos que la poblaban. De 
hecho, por la influencia de Wari en la cerámica Qotakalli surge, 
en el norte del valle, la Killke, que, como es casi consenso entre 
los especialistas a raíz de las investigaciones realizadas en los 
últimos años, es el antecedente inmediato de la cerámica Inca. 
La cerámica Lucre, por su parte, muestra tan fuerte influencia 
Wari que los especialistas la han dividido en dos variantes bá-
sicas, una contemporánea a la Wari y que la imita en mucho 
y otra posterior, que mantiene todavía huellas de la influencia 
Wari pero se acerca al mismo tiempo a la cerámica Killke.

Mucho más determinantes para los ulteriores desarrollos 
culturales en el valle del Cusco resultaron, sin embargo, aspec-
tos tales del Imperio Wari como su avanzado sistema de orga-
nización y manejo de recursos, así como las redes de caminos 
construidos para conectar la capital imperial con centros regio-
nales como Piquillacta.

Tras el derrumbe Wari, pasaron otros dos o tres siglos apro-
ximadamente antes de que en la cabecera del valle del Cusco 
surgiera, hacia el año 1200, un señorío que en un comienzo 
convivió y rivalizó con varios otros casi iguales en poderío y que 
luego fue fortaleciéndose poco a poco hasta resultar dominan-
te primero en todo el valle y luego en toda la región cusqueña. 
Se trata precisamente de ese grupo humano que era portador 
de la cerámica que los arqueólogos han bautizado como Killke 
y que tomó el nombre de Incas.

Como hombre poderoso que quiere olvidar sus raíces humil-
des, los Incas en algún momento de su historia, probablemente 

u
Choquepuquio. Foto-
grafía de Omar Pare-
des.



21            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



22  C a j a             C u s c o

a partir del reinado del gran Pachacútec Inca Yupanqui, se ad-
judicaron un origen externo al valle del Cusco y, por lo mismo, 
marcaron distancia con los otros grupos étnicos o señoríos que 
durante varios siglos habían marchado codo a codo con ellos, 
contentándolos a lo sumo, como veremos más adelante, con 
especiales privilegios como el considerarlos orejones.

Esta es la razón por la cual las disciplinas históricas, que se 
apoyan en las crónicas y otros documentos, tienen tantas difi-
cultades para explicar el origen de los Incas, obscurecido por 
mitos que han alcanzado tantísima difusión como el de Manco 
Cápac y Mama Ocllo o el de los hermanos Ayar. Esta es la ra-
zón también por la que resulta sumamente complicado, para 
el caso específico de la cuenca de Lucre, compaginar los datos 
arqueológicos con los históricos y etnohistóricos.

Con todo, regresando a los años de surgimiento del señorío 
de los Incas en la cabecera del valle del Cusco, hay suficiente 
información histórica para delinear lo que estaba sucediendo 
en el otro extremo del valle, en la cuenca de Lucre y en el sector 
de Andahuaylillas.

Garcilaso es quien proporciona la información más valiosa 
sobre los grupos étnicos asentados a lo largo del Huatanay y, 
más al sur, en las orillas del Vilcanota, aunque atribuyendo la 
fundación de sus pueblos al designio del primer inca, Manco 
Cápac. Dice el cronista mestizo: 

“Al mediodía de la ciudad se poblaron 30 a 40 pueblos, 18 de la 
nación Ayarmaca, los cuales se derramaban a una mano y a otra 
del camino real del Collasuyo por espacio de tres leguas de largo, 

empezando del paraje de las Salinas, que están una legua peque-
ña de la ciudad. Los demás pueblos son de gentes de cinco o seis 
apellidos, que son: Quespicanchi, Muina, Urcos, Quéhuar, Huáruc, 
Cauiña.” (Comentarios Reales. Libro I, cap. XX)

El análisis crítico de la información proporcionada por Gar-
cilaso y otros cronistas ha llevado a los especialistas a sostener 
que efectivamente en tiempos de los primeros incas la cuenca 
de Lucre era el centro de una alianza de Muinas, Quiguares (los 
Quéhuar de Garcilaso), Huaro (Huáruc en Garcilaso) y Urcos; es 
decir, de los grupos étnicos asentados, respectivamente, alrede-
dor de la laguna de Lucre o Muina, en el sector de Andahuaylillas 
(territorio de los Quiguares) y en los sectores de Huaro y Urcos.

Más aún, todo parece indicar que los Muinas eran aliados 
también de dos señoríos que estaban inmediatamente al norte 
de la cuenca de Lucre, en la porción del valle que está entre las 
gargantas de Oropesa y de Angostura. Uno de estos señoríos, 
el de los Ayarmaca, es nombrado también por Garcilaso, y el 
otro, el de los Pinagua, es mencionado repetidas veces por Pe-
dro Sarmiento de Gamboa y otros cronistas. Los Pinagua, por 
lo demás, eran vecinos de los Muina pues ocupaban el sector 
donde actualmente se encuentra el pueblo de Oropesa.

El comienzo del segundo milenio, es decir los dos siglos que 
van del año 1000 al 1200, parece haber sido crucial en el desa-
rrollo de estos pueblos y a la larga en el de toda el área andina. 
Herederos del complejo sistema de organización de los Wari, 
constituyeron seguramente pequeños estados que competían 
entre sí, siendo los más pujantes y agresivos, por una parte, los 

u
Vista parcial de Piqui-
llacta. Fotografía de 
Omar Paredes.



23            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

1

2 3



24  C a j a             C u s c o

Muina y sus aliados Quiguares o Andahuaylillas, Huaro y Urcos, 
y por la otra, el grupo étnico que estaba asentado en la cabece-
ra del valle y que tomaría el nombre de Incas. Según se infiere 
de las crónicas y otros documentos, Pinaguas y Ayarmacas, en 
este mismo período, habrían jugado el rol de amortiguadores 
entre los dos bandos más agresivos.

A juzgar por las evidencias arqueológicas e históricas, en 
este período, al igual como había ocurrido durante la ocupa-
ción Wari, la cuenca de Lucre siguió siendo la más gravitante 
en todo este espacio. Choquepuquio, un sitio que se desarrolló 
aproximadamente entre el año 900 y el 1300 y que habría sido 
el pueblo principal de los Muina, supera de lejos, por lo menos 
según el estado actual de las investigaciones, a sitios ubicados 
en los territorios de otros grupos étnicos. Gordon McEwan, que 
ha estudiado este asentamiento localizado en la entrada a la 
cuenca, allí donde el Huatanay hace un giro para ir a desembo-
car en el Vilcanota, destaca la combinación en su arquitectura 
de las tradiciones locales y de la influencia Wari. A ésta última 
se deberían las paredes de gran altura (de diez a doce metros) y 
con un corte vertical similar al de Piquillacta, así como las largas 
calles o galerías que dichas paredes conforman. Por la tradición 
local, en cambio, habrían sido dictados los nichos trapezoidales 
de algunas estructuras.

Ecos de la permanente rivalidad entre los Muina y sus alia-
dos, de un lado, y los Incas, de otro, los encontramos en las 
páginas de la Historia de los Incas, de Pedro Sarmiento de Gam-
boa, así como en Guaman Poma y otros cronistas. Según Sar-
miento, por temor a los Incas el sinchi de los Ayarmaca habría 



25            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

ofrecido a su hija Curihílpay en matrimonio a Cápac Yupanqui. 
El sucesor de éste, Inca Roca, habría conquistado “con gran vio-
lencia y crueldad a los pueblos llamados Muyna y Pinaua, cua-
tro leguas poco más del Cusco al susueste,” y matado a sus sin-
chis Muyna Pongo y Uamantopa. Otro sinchi de los Ayarmaca, 
Tocay Cápac, habría jugado un papel protagónico en el rapto 
del pequeño hijo de Inca Roca, el futuro Yáhuar Huaca. Este, al 
llegar a gobernante, a su vez “hizo gente contra Mohina y Pin-
agua y nombró por capitán general a Uicaquírao, su hermano, 
el cual conquistó dichos pueblos.” Siempre según Sarmiento, 
por último, Huiracocha “fue sobre los pueblos de Mohina y Pin-
agua, que ya se habían puesto en libertad aunque Yaguar Gua-
ca los había destruido.”

Huiracocha y sobre todo su hijo Pachacútec parecen ser 
quienes definitivamente sometieron a los Muina, Pinagua y sus 
restantes aliados, como los Quiguares de Andahuaylillas. Pacha-
cútec habría ordenado incluso arrasar Choquepuquio, el centro 
principal de los Muina, como parece corroborarlo la evidencia 
arqueológica según las apreciaciones de Gordon McEwan. No 
contento con borrar cualquier huella material del poderío de 
sus antiguos rivales, el gran edificador del Imperio del Tahuan-
tinsuyo decidió borrar también de la memoria de los poblado-
res del valle del Cusco ese largo período en que los Incas eran 
sólo uno más de los señoríos que se disputaban la hegemonía 
en este espacio. En adelante, la historia oficial del Imperio con-
signaría que los primeros Incas llegaron a imponerse en estas 

tierras sea desde el cercano Pacarictambo, en la actual provin-
cia de Paruro, sea desde el lejano Altiplano, convirtiéndolas, 
con el nombre de Cusco, en el centro del universo.

Terca, sin embargo, se ha mostrado en este caso la memoria 
histórica pues en cierto modo es posible rastrear en crónicas 
y documentos la importancia que alguna vez tuvieron los se-
ñoríos de los Muina, Pinagua y Ayarmaca e incluso la centra-
lidad de la cuenca de Lucre. Es lo que se lee entre líneas, por 
ejemplo, en el relato que hace Guaman Poma sobre el primer 
inca, al que llama Tocay Cápac y por otros nombres Capac Inga 
y Pinau Cápac, considerándolo más legítimo que Manco Cápac, 
el primero de la dinastia cusqueña según las versiones más di-
fundidas de la historia del Tahuantinsuyo. Tocay Cápac fue, re-
cordemos, un sinchi de los Ayarmaca y Pinau Cápac puede ser 
el sinchi de los Pinagua.

Más transparente aún resulta un mito relatado por Garcilaso 
que relaciona el origen de los Incas con la aparición en Tiahua-
naco de un hombre tan poderoso que “repartió el mundo en 
cuatro partes y las dio a cuatro hombres que llamó reyes: el 
primero se llamó Manco Cápac y el segundo Colla y el tercero 
Tócay y el cuarto Pinahua.” Al primero en esta repartición le ha-
bría tocado la parte septentrional y al segundo la meridional. El 
levante fue para Tocay y el poniente para Pinahua. “Dicen que 
de este repartimiento del mundo nació después el que hicieron 
los Incas de su reino llamado Tahuantinsuyo”, puntualiza el cro-
nista mestizo al rematar su relato. t

Vista parcial de Piqui-
llacta. Fotografía de 
Omar Paredes.



26  C a j a             C u s c o



27            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

El Cusco incaico



28  C a j a             C u s c o



29            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

El más grande logro de las antiguas civilizaciones andinas 
fue, qué duda cabe, una agricultura que domesticó dece-
nas de especies, incluidas algunas que ahora están en la 

mesa de casi toda la humanidad. Y estas civilizaciones agrícolas 
construyeron, en el corazón de las montañas que durante mi-
lenios habían desafiado su laboriosidad e ingenio, una de las 
ciudades más asombrosas de su época: el Cusco.

No cometamos, sin embargo, el error de buscar las huellas 
del Cusco incaico solo en los restos de su arquitectura monu-
mental. Viajemos con calma en el tiempo, con la suficiente cal-
ma para despojarnos de la mirada del “homo urbanus”, el hom-
bre que desde hace unas décadas ha hecho de las ciudades 
su hábitat primordial, y ascendamos a una de las alturas que 
dominaban el Cusco para tener una visión de conjunto y una 
comprensión cabal de la capital incaica.

Escojamos,  por ejemplo, el Huanacauri, esa montaña sagra-
da con la que los incas relacionaban su origen. Desde su cum-
bre sobre los cuatro mil metros de altura tendremos a nuestros 

pies un extenso valle que evoluciona en dirección sudeste, re-
gado por las aguas del río Huatanay que a su vez recoge las de 
numerosos riachuelos que descienden de las montañas. El cie-
lo, la luz y el aire llamarán poderosamente nuestra atención, el 
primero por su azul intenso y la segunda por su brillo cegador, 
salvo que sean las primeras horas de la mañana o las últimas de 
la tarde, cuando esa luz adquiere una dorada calidez. Y el aire, 
el aire a esas alturas –tres mil y tantos metros en el fondo del 
valle– es definitivamente más ralo y transparente.

Acostumbrada al fin la vista a esa luminosidad, caeremos en 
cuenta de que nunca antes hemos recorrido con la mirada un 
valle como ese: cada palmo de terreno es trabajado esforzada-
mente, con sinnúmero de andenes en las faldas de los cerros 
y llevando el agua por canales en las zonas llanas, menos ex-
tensas. Hasta los ríos y riachuelos parecen responder a este es-
merado orden y es porque sus cauces están, donde hace falta, 
canalizados con muros de piedra en ambas orillas para que el 
agua que escaseará en la época seca no deje sedientos los cul-

t
A doble página, vista 
panorámica de Ma-
chupicchu. Fotografía 
de Manolo Chávez.

1. Colcampata. Foto-
grafía de Manolo 
Chávez.

2. Tipón. Fotografía 
de Alfredo Velarde.

3. Calle Romeritos. Fo-
tografía de Alfredo 
Velarde.

4. Calle Hatun Rumi-
yoc. Fotografía de 
Alfredo Velarde.

1

3

2

4



30  C a j a             C u s c o



31            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



32  C a j a             C u s c o

tivos o para que cuando llueva copiosamente la otra mitad del 
año no vayan a producirse desbordes.

Nuestro asombro, sin embargo, provendrá no solo de ese 
valle que pareciera convertido en un delicado jardín por una 
raza de gigantes. También nos arrancarán exclamaciones los 
centenares de edificaciones diseminadas por doquier. Las hay 
de todo tipo y calidad. Las encaramadas casi en las cumbres de 
los cerros, construidas como con molde, son depósitos para el 
maíz, las papas y los otros frutos de la tierra. Las que destacan 
por sus proporciones y se enseñorean sobre los campos más 
ubérrimos son de incas o de sus esposas las coyas o de señores 
o señoras de linaje real, las panacas. Las más humildes y nume-
rosas –simples bohíos como las llamaban los españoles, chozas 
como diríamos nosotros– son las de las mujeres y hombres que 
cultivan la tierra.

Recién ahora, tras aquilatar la escala e importancia de los su-
burbios del Cusco, ubiquemos ese gran camino que se dirige a las 
frías regiones del altiplano y sigámoslo en sentido inverso, hacia 
el nordeste, donde en la cabecera del valle se levanta el núcleo 
propiamente urbano del Cusco. Notaremos, si aguzamos la vista, 
que está flanqueado por dos ríos, el Saphi y el Tullumayo, y que a 
ambos lados de estos ríos se repite el patrón que ya conocemos: 
andenería de gran calidad que se distingue incluso a la distancia y 
barrios donde vive el pueblo llano, agricultores seguramente, pero 
también alfareros, tejedoras, orfebres, alarifes, soldados, sirvientes, 
toda esa gente que atiende las necesidades de una suntuosa corte.

Casi todos los cronistas, basándose en los relatos que los in-
cas transmitían sobre su pasado, coinciden en que fue el gran 

Pachacútec quien le cambió el rostro a la ciudad para que fuera 
digna del imperio cada vez más extenso del que era cabeza.  
Imaginemos a este gobernante, rodeado de la nobleza, los sacer-
dotes y los mejores arquitectos, en la cumbre del cerro Sacsayhua-
mán, a cuyas faldas, donde la pendiente se torna más suave, 
está la modesta ciudad que tras un despliegue nunca antes vis-
to de obras públicas deberá despertar la admiración de todas 
las naciones, aliadas, vasallas y rivales. 

El ciclópeo conjunto que ahora vemos en el cerro Sacsayhua-
mán todavía no había sido edificado, pero igual la montaña, sin 
ser muy elevada, dominaba el paisaje no solo de la ciudad sino 
de todo el valle. Desde ese mirador privilegiado, el inca y su 
séquito eligieron el lugar que estaría destinado a la gran plaza, 
que debía ser lo suficientemente grande para albergar a mi-
les en las ceremonias principales, y fueron señalando los sitios 
donde se levantarían templos, palacios, recintos para actos pú-
blicos, talleres, viviendas. Seguramente diestros artesanos iban 
recogiendo cada decisión en grandes maquetas de arcilla que 
allí mismo empezaban a tomar la forma que en unos años más 
tendría la ciudad, la primera de varias que iba a responder a una 
meticulosa planificación.

¿Fue en esas jornadas que se decidió que la ciudad sagrada 
tendría la totémica forma de un puma? ¿O ya entonces sus mo-
radores, tan identificados con las fuerzas telúricas y el paisaje, 
consideraban que el espacio entre los ríos Saphi y Tullumayo 
tenía la forma de un felino yaciente y de allí la toponimia de 
algunos sectores: Pumacurco (“la espalda del puma”), Pumac-
chupan (“la cola del puma”)…? En todo caso, lo que sí ordenó 

t
Recintos arquitec-
tónicos en Písac. 
Fotografía de Manolo 
Chávez.

Andenería en Písac.
Fotografía de Manolo 
Chávez.

Canalización del río 
Cachimayo unos qui-
nientos metros aguas 
abajo de Tamboma-
chay. Fotografía de 
Mónica Paredes.

u
Vista panorámica del 
valle de Cusco. Fo-
tografía de Enrique 
Estrada.



33            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



34  C a j a             C u s c o

el inca fue que el labrado de la piedra para los edificios em-
blemáticos fuera tan fino y la mampostería tan esmerada que 
provocasen pasmo en quienes visitaran el Cusco.

Cuando años más tarde el mismo Pachacútec presentó las 
ofrendas al Sol en el Inti Raymi, contempló, desde el usnu o 
altar de piedra que se levantaba en la gran plaza,  hacia el 
norte su propio palacio y hacia el sur el Acllahuasi o Templo 
de las Vírgenes del Sol. Hacia el este, donde nace el Sol, se le-
vantaba un templo al Dios Huiracocha y hacia el poniente, el 
camino al Contisuyo discurría al pie de monumentales ande-
nes. El Sunturhuasi, un torreón circular de unos cuatro pisos 
de altura que estaba delante del Acllahuasi, completaba la 
majestuosidad de la gran plaza, que ocupaba lo que actual-
mente es la Plaza de Armas, la Plaza Regocijo, el Hotel Cusco 
y las dos manzanas adyacentes a una y otro. El río Saphi, que 
discurre justo debajo de estas dos manzanas, en la gran plaza 
estaba cubierto.

¿Había logrado el monarca que el Cusco fuese visto por to-
das las naciones andinas como la morada de los divinos Hijos 
del Sol? Si echamos una mirada al altar desde el que oficiaba las 
fiestas, un cuadrilátero de piedra de unos veinte metros de lado 
y uno o dos de altura totalmente cubierto de tejidos de vistosas 
plumas con abundantes adornos de oro, plata y piedras finas, o 
si nos atrevemos a entrar a un recinto sagrado como el Corican-
cha, tendremos la respuesta.

Una de las mejores descripciones del Templo del Sol, símbo-
lo máximo del poder y la grandeza de los incas, la ha dejado el 
cronista Bernabé Cobo:

“Estaba hecho en este sitio un cercado de cuatro paredes altas vis-
tosas de cantería (…). Cogía cada acera o lienzo deste cercado de 
cuatrocientos a quinientos pies, que venían a ser los de toda la 
fábrica como dos mil en cuadro (…). Dentro de esta cerca había 
muchos edificios; los principales eran cuatro piezas grandes pues-
tas en cuadro y bien labradas que eran como capillas (…). La pieza 
principal o (como si dijésemos a nuestro modo) la capilla mayor en 
que estaba el altar del Sol y de los otros grandes dioses, tenía in-
creíble riqueza; porque, en lugar de tapicería, estaba toda ella por 
dentro, techo y paredes, vestida y forrada de láminas de oro (…). 
La pared de la frontera deste templo, por la parte de fuera,  tenía 
en lugar de cornisa una cinta hecha de planchas de oro, encajadas 
o clavadas en la piedra, de ancho de una tercia. En esta acera caía 
la puerta, que era una sola e iba a dar a un patio pequeño.”

A la descripción de Cobo solo hay que añadir, para tratar de 
imaginar la deslumbrante opulencia del Templo del Sol, que en 
ocasiones especiales en uno de sus jardines surgía una huerta 
reluciente con llamas y plantas de maíz trabajadas todas en oro 
a tamaño natural. Tanta riqueza y tanto esplendor son las que 
dieron origen a esa sentencia que cautivaría la imaginación del 
Viejo Mundo: “Vale un Perú”.

A la muerte de Pachacútec, su sucesor, Túpac Inca Yupanqui, 
inició una construcción arquitectónicamente aún más majestuo-
sa que el propio Cusco: Sacsayhuamán. Han resistido al tiempo, 
casi en toda su imponencia, los tres baluartes que con su forma 
de zig-zag parecen evocar al dios Illapa, el rayo. En la cumbre del 
cerro, en cambio, solo han quedado los cimientos de numerosos 

u
Torreón del Cori-
cancha y sobre él el 
templo de Santo Do-
mingo. Fotografía de 
Alfredo Velarde.



35            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



36  C a j a             C u s c o



37            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



38  C a j a             C u s c o

recintos que miraban a la ciudad, entre ellos un imponente to-
rreón circular, tal vez mayor en proporciones al Sunturhuasi de la 
gran plaza. Conjunto de adoratorios, necrópolis, depósitos, casti-
llo o fortaleza, todas esas funciones debió cumplir Sacsayhumán, 
pero sobre todo, con sus murallas megalíticas, fue el portento ar-
quitectónico que realzó aún más la monumentalidad del Cusco.

¿Podemos ya hacernos una idea aproximada de cómo lucía 
el Cusco incaico en la época de mayor auge del imperio más ex-
tenso de la América precolombina? Machu Picchu, otra maravi-
lla del urbanismo incaico, puede ayudarnos en el empeño. Con 
otro paisaje, tal vez no tan exuberante pero igual de imponente 
por el anfiteatro de montañas que rodea el valle, incluido en 
la lejanía el pico nevado del Ausangate, el Cusco debió ser un 
Machu Picchu a muchísima mayor escala, con una arquitectura 
en general de mejor calidad e igualmente a la perfección adap-
tada a la topografía. Y por si fuera poco, este núcleo urbano arti-
culaba, como hemos visto, unos suburbios que no lo desmere-
cían y hasta competían con él con su conjunción de andenería, 
canales de riego y arquitectura señorial de las haciendas reales. 

A esta ciudad de piedra cuidadosamente planificada y edi-
ficada en pocos decenios y a su zona suburbana que tras cen-
turias de trabajos de acondicionamiento rendía al máximo su 
potencial agrícola les correspondía una compleja organización 
simbólica que subrayaba la sacralidad de la capital incaica. Si el 
Cusco, en efecto, era considerado el ombligo del mundo, el Co-
ricancha era el centro de este espacio sagrado. Desde allí partía 
un conjunto de líneas, llamadas ceques, que enlazaban un sin-
número de huacas o adoratorios. La lista más completa dejada 

por los cronistas incluye 328 de estos lugares considerados sa-
grados, que podían ser desde un maizal hasta un árbol grande, 
desde una piedra de forma especial hasta un palacio, desde un 
manante hasta una cueva. Las líneas que los unían correspon-
dían además a cada uno de los cuatro suyos o regiones que con-
formaban el Tahuantinsuyo y que dieron origen al nombre del 
imperio: nueve ceques al Chinchaysuyo, otros nueve al Antisu-
yo, nueve también al Collasuyo y catorce al Contisuyo. 

Aunque los ceques del Cusco se suelen graficar como un sis-
tema de 42 líneas rectas que parten como radios del Templo del 
Sol, las investigaciones arqueológicas muestran que los incas, 
al organizar su territorio de origen, apuntaban, más que a una 
rígida delimitación espacial como la de las jurisdicciones de la 
actualidad, a darle un soporte simbólico y una organización so-
cial al usufructo de los ricos recursos del valle. Hay investigado-
res que incluso sostienen, y seguramente con bastante razón, 
que los ceques eran una manera de asignar el uso de tierras de 
cultivo y aguas a determinadas panacas y ayllus; es decir, a los 
descendientes de los incas y a las comunidades de la región.

La historia que hasta aquí hemos contado se mide con dos 
calendarios muy diferentes. La del Cusco urbano monumental 
reedificado por Pachacútec data seguramente de 1450 en ade-
lante, cuando empieza la expansión imperial de los incas, quie-
nes en un lapso relativamente corto convirtieron un señorío de 
la sierra sur del Perú en el imperio más extenso de América. La 
de su entorno agrícola, en cambio, se mide no por decenios sino 
por siglos, desde aproximadamente el año 1000, cuando un im-
perio anterior al incaico, el Wari de origen ayacuchano, colapsa y 

t
Sector de los baluar-
tes de Sacsayhua-
mán. Fotografía de 
Manolo Chávez.

Vistas de distintos 
recintos y sectores de 
Choquequirao. Fo-
tografías de Mónica 
Paredes

u
Muro de piedra en 
Ollantaytambo. Fo-
tografía de Manolo 
Chávez.

1

3

2

4



39            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



40  C a j a             C u s c o

abandona el enorme centro regional de Piquillacta, construido 
unos treinta kilómetros al sudeste del Cusco para controlar estos 
territorios. Es un período, además, en el que el clima de la región 
experimenta un cambio importantísimo, bautizado como Perío-
do Cálido Medieval (1100 a 1490), que debe haber favorecido 
grandemente el desarrollo de esas sociedades de agricultores.

El interés de esta segunda historia, menos conocida que la 
primera, radica en que explica el origen del imperio incaico y, 
en cierto sentido, también su exitosa expansión. Los protago-
nistas son los numerosos grupos étnicos, alrededor de veinte, 
que habitaban la región de Cusco y que, a medida que fueron 
creciendo, intentaron imponer su supremacía a sus vecinos. 
Las más recientes investigaciones arqueológicas muestran 
que aproximadamente hacia el año 1200 una formación polí-
tica importante dominaba ya el valle del Cusco. Y en los dos 
siglos siguientes este grupo étnico asentado en el Cusco fue 
imponiendo su dominio en zonas aledañas como Paruro, Anta, 
Chinchero, Písac, Ollantaytambo y otras más. Curiosamente, fue 
en el sudeste del valle del Cusco, en la cuenca de la laguna de 
Lucre, que está al pie del ya mencionado sitio Wari de Piquillac-
ta, donde este pujante grupo étnico encontró más resistencia. 
Muynas y pinahuas se llamaban los grupos que se negaron a 
doblegarse y que como castigo por su rebeldía fueron prácti-
camente diezmados o trasladados a poblar territorios lejanos.

En los doscientos años que demora en consolidarse en su 
propio territorio el grupo étnico que luego tomaría el apelativo 
de incas, una cerámica de calidad, bautizada como Killke por los 
especialistas, se producía ya en toda la región de Cusco. En este 

mismo lapso es que debe haber comenzado la construcción a 
gran escala de terrazas agrícolas y canales de riego primero en 
todo el valle de Cusco y luego en las zonas más cercanas. Esta 
poderosa base agrícola es la que explica a la larga el poder que 
rápidamente ganaron los incas entre el año 1400 y la llegada a 
Cusco de los españoles en 1533.

¿Comprendieron los conquistadores el secreto del poderío 
incaico? Tal vez, cuando no los cegaba la ambición, estuvieron 
cerca de ello, como se desprende de una carta escrita por fray 
Vicente de Valverde, el sacerdote que presenció en Cajamarca 
la captura de Atahuallpa, el último inca. Dice Valverde, lamen-
tando la destrucción de la capital del gran imperio en una carta 
escrita al monarca español:

“….estaba este valle tan hermoso en edificios y población que en 
torno tenía, que era cosa de admirarse de ello, porque, aunque la 
ciudad en sí no tenía más de tres o cuatro mil casas, tenía en torno 
cuasi veinte mil. La fortaleza que estaba sobre la ciudad parecía 
desde a parte una gran fortaleza de las de España. Ahora la mayor 
parte de la ciudad está toda derribada quemada. La fortaleza no 
tiene cuasi nada enhiesto…”

Cusco, una ciudad que llegó a extender su dominio a buena 
parte de América del Sur y que se hizo poderosa transforman-
do en su beneficio el paisaje de un extenso y majestuoso valle 
enclavado en el corazón de los Andes. “Ahora la mayor parte de 
la ciudad está toda derribada”, escribe el fraile español, pero esa 
ya es otra historia…

u
Mesa redonda. Foto-
grafía de Alfredo Ve-
larde.



41            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

Las huacas del Cusco



42  C a j a             C u s c o



43            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

t
Tambillo. Fotografía 
de Manolo Chávez.

El Cusco incaico era una ciudad sagrada. Su sacralidad consistía no 
solo en que albergaba los santuarios más importantes del impe-
rio y a los sacerdotes y doncellas encargadas del culto a los dioses 
más poderosos. Se podría decir, sin exagerar, que dicha sacralidad 
era omnipresente. Su expresión material eran los centenares de 
huacas que estaban diseminadas por toda la ciudad y su entorno. 

Juan Polo de Ondegardo, quien fuera en dos oportunidades 
corregidor del Cusco en las primeras decadas de dominio espa-
ñol, nos ha dejado las primeras referencias a la naturaleza de las 
huacas que adoraban los incas, así como a las líneas o ceques 
que servían para organizarlas. Sobre lo primero Polo manifies-
ta: “El Cuzco y su comarca tenían gran suma de ídolos, huacas, 
villcas, adoratorios o mochaderos constituidos en diferentes 
partes.” Y sobre los ceques dejó esta anotación en unos de sus 
informes: “Parecerá por la carta que yo hice de los zeques y ado-
ratorios de la ciudad del Cuzco, había en aquella ciudad y le-
gua y media a la redonda cuatrocientos y tantos lugares donde 
se hacían sacrificios y se gastaba mucha suma de hacienda en 
ellos para diferentes efectos que los indios tienen imaginado.” 

El centro de este sistema sagrado al que hace referencia Polo 
de Ondegardo era el Coricancha. Desde allí, de manera radial, 
partían unas líneas imaginarias (ceque en quechua) que unían 
un determinado número de huacas, algunas en la proximidad 
al templo del Sol, otras cada vez más distantes, en los confines 
ya del valle. Al igual que la ciudad en sí, que estaba dividida en 
dos mitades y a la vez en cuatro sectores, las líneas imagina-
rias respondían a la misma división.  El Cusco de arriba (Hanan 
Qosqo) comprendía dos cuadrantes: el de Chinchaysuyo en el 
sector noroccidental y el de Antisuyo en el sector nororiental. El 
Cusco de abajo (Hurin Qosqo) albergaba otros dos cuadrantes: 
el de Contisuyo en el sector suroccidental y el de Collasuyo en 
el sector suroriental.  

El total de líneas o ceques que partían del Coricancha era de 
cuarentaidós. Nueve líneas pertenecían al Chinchaysuyo; otras 
nueve, al Antisuyo; nueve al Collasuyo y quince al Contisuyo. 
A su vez, las líneas de cada cuadrante estaban organizadas en 
grupos o “haces” de tres respondiendo a las designaciones de 
collana, payan y cayao. Aunque no hay acuerdo entre los es-



44  C a j a             C u s c o

u
1. 	 Recinto arquitec-

tónico en Puma-
marca. Fotografía 
de Manolo Chá-
vez.

2. Huaca en Sacsa-
yhuamán. Foto-
grafía de Manolo 
Chávez.

3. 	 Tetecaca. Foto-
grafía de Manolo 
Chávez.

4. Huaca en Sacsa-
yhuamán. Foto-
grafía de Manolo 
Chávez.

1

3

2

4

pecialistas sobre el significado específico de cada uno de estos 
términos, se puede decir que se referían a jerarquías de paren-
tesco o grados de prestigio en base a la ascendencia. Es lo que 
sostiene, por ejemplo, Tom Zuidema, uno de los estudiosos del 
sistema de ceques, indicando que los collana eran los parientes 
primarios del Inca; los payan, los hijos de varones incas con mu-
jeres que no eran incas y los cayao, las personas no incas.

Por otra parte, cada uno de los ceques jalonaba un núme-
ro variado de huacas, desde un mínimo de tres hasta un máxi-
mo de quince. La naturaleza de las huacas era igual de diversa. 
Abundaban más las relacionadas con rasgos del paisaje, como 
manantes, rocas, cerros, cuevas y campos. Un segundo grupo, 
menos numeroso, lo conformaban estructuras arquitectónicas 
como templos, palacios y tumbas. No faltaban las que estaban 
asociadas con acontecimientos legendarios de la historia incai-
ca como la fundación del Cusco o la guerra contra los chancas. 
La preponderancia entre las huacas de elementos paisajísticos 
se explica por la concepción que tenían los Incas y en general 
los antiguos peruanos de la naturaleza como algo vivo y con 
poderes sobrenaturales que condicionaban la vida de la gente.

El culto que se rendía a las huacas respondía también a razo-
nes diversas. Unas veces buscaba aplacar fuerzas destructoras 
como los terremotos, el granizo y el viento o, por el contrario, 
propiciar el favor de la lluvia y los manantes para que las cose-
chas fuesen abundantes. Otras huacas eran reverenciadas por 
su relación con el origen mítico de los Incas, como el cerro Hua-
nacauri, la montaña sagrada más importante de todo el valle. 
Un numeroso grupo de huacas, finalmente, debía su naturaleza 

sagrada a episodios de la vida de los Incas que gobernaron el 
imperio y de sus esposas, como los palacios donde nacieron o 
donde eran conservadas sus momias.

Esta explicación de la naturaleza sagrada del Cusco incai-
co quedaría incompleta, sin embargo, si no consideráramos la 
compleja organización social que estaba detrás de ella. El culto 
a cada una de sus más de trescientas huacas estaba asignado a 
los linajes de cada inca o panacas reales, así como a los ayllus o 
grupos de parentesco que poblaban el valle. Además, en tanto 
los rituales consistían no solo en la oración y la reverencia sino 
en variadas ofrendas de todo tipo de bienes, cada huaca, de 
acuerdo a su importancia, disponía de campos de labranza y 
de ganado. El cuidar de estos campos era también labor de los 
grupos encargados de las huacas.

La información más completa sobre el sistema de ceques 
fue dejada por el cronista jesuita Bernabé Cobo en su Historia 
del Nuevo Mundo de 1653. La relación de huacas que proporcio-
na Cobo ha sido el punto de partida de numerosas investigacio-
nes que han tratado de desentrañar los secretos de la compleja 
organización religiosa y social del Cusco incaico. El estudio rea-
lizado a lo largo de cinco años por el equipo del arqueólogo es-
tadounidense Brian Bauer es uno de los más exhaustivos pues 
combina el trabajo en archivos con la investigación en campo  
para identificar la ubicación de cada huaca en la actualidad.

De la mano de Bauer descubrimos que muchos de los luga-
res de visita obligada en el Cusco formaban parte del sistema 
de ceques. Tomemos, por ejemplo, algunas huacas del quinto 
ceque del Chinchaysuyo, que estaba a cargo de Iñaca Panaca, 



45            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



46  C a j a             C u s c o

u
Rumiwasi, uno de los 
ceques del Antisuyo.. 
Fotografía de Mónica 
Paredes.

los descendientes del inca Pachacútec. Su primera huaca era 
el Cusicancha, el palacio ubicado frente al Coricancha donde 
nació Túpac Inca Yupanqui y donde actualmente funciona la 
Dirección Desconcentrada de Cultura. La segunda huaca era el 
templo llamado Pucamarca, donde se guardaba un ídolo del 
Trueno y que probablemente sea en la actualidad el local de 
un banco en la esquina de las calles Maruri y Arequipa. La cuar-
ta huaca era la actual Plaza de Armas, mucho más extensa en 
tiempos de los incas pues cubría la Plaza de Armas, la Plaza Re-
gocijo, las dos manzanas que las separan y la ocupada por el 
Hotel Cusco. La sexta huaca era el llamado Trono del Inca en 
Sacsayhuamán. La séptima huaca, por último, era el complejo 
arqueológico de Chacán, al noroeste de Sacsayhuamán, impre-
sionante por una cueva que es atravesada por el río Saphi.

Explorar más a fondo el sistema de ceques puede llevarnos 
de sorpresa en sorpresa, sobre todo si recorremos las afueras de 
la ciudad. Así, si nos dirigimos hacia el este, en el sexto ceque 
del Antisuyo encontraremos el sitio arqueológico de Rumiwasi 
(casa de piedra), una edificación de gran calidad con un miste-
rioso túnel debajo de ella. Unos kilómetros más allá, nos topa-
remos con Pumamarca, un pequeño palacio donde era guarda-
da la momia de la esposa del inca Pachacútec. 

Antes de que Brian Bauer y su equipo realizaran su estudio, 
la mayoría de investigadores presentaban el sistema de ceques 
como un conjunto de líneas rectas que, de manera radial, partían 
del Coricancha. La investigación de campo, por el contrario, mos-
tró que cada ceque conformaba más bien una línea zigzagueante 
que discurría a lo largo de un espacio parecido a un cono o una 

porción de torta. Esto ha llevado a Bauer a sostener que “la for-
mación, el desarrollo y la persistencia del sistema a lo largo del 
tiempo puede ser vista como un producto de las relaciones que 
existían entre los varios grupos de parentesco de la tierra natal 
de los incas. Al examinarlo dentro de un marco que permite las 
variantes en el número y en la ubicación de las huacas, así como 
en el curso de los ceques, el sistema se vuelve dinámico y logra 
responder a los acontecimientos específicos de la historia.”

Algunas huacas del quinto ceque del Chinchaysuyo y del sexto del Antisuyo. En base a 
Brian Bauer. El espacio sagrado de los Incas. El sistema de ceques del Cuzco. (2000)

QUINTO CEQUE DEL CHINCHAYSUYO

SEXTO CEQUE DEL ANTISUYO

Rumihuasi
Pumamarca

Trono del Inca

Chacán

Guamanguachanca
Mamaguachanca

Corcorpuquio



47            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



48  C a j a             C u s c o



49            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

El Cusco colonial



50  C a j a             C u s c o



51            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

El Cusco tal como lo conocemos el día de hoy fue sin lugar 
a dudas hechura de los tres siglos de dominación espa-
ñola. Una mirada atenta a la ciudad permite, no obstan-

te, rastrear su sustrato autóctono, andino. Y no nos referimos 
solo a lo más obvio como esa singular arquitectura de muros 
incaicos que sustentan templos católicos o casonas señoriales, 
sino a manifestaciones que pueden no dejar una huella mate-
rial como la reorganización del espacio simbólico y sagrado de 
la ciudad. Descubramos ese Cusco que nació a partir de 1533 
como resultado de fuerzas enormes que colisionaron durante 
siglos, cual capas tectónicas que chocan unas con otras alteran-
do drásticamente el relieve del paisaje. Un Cusco que, cual una 
alta cordillera nacida de la actividad geológica, resultó siendo 
una ciudad pletórica de fuerza y carácter, por demás singular.

La iglesia y convento de Santo Domingo, edificados sobre el 
Coricancha tras desmontar algunos de sus muros pétreos pero 
conservando otros de gran calidad, es el mejor ejemplo de una 
arquitectura que no solo literalmente sino también simbólica-

mente se yergue sobre los restos de las construcciones que en-
carnaban el poder y la legitimidad de los vencidos. La iglesia y 
convento de Santa Catalina, levantados para albergar a monjas 
de clausura sobre los recintos en el que las acllas o vírgenes del 
sol dedicaban también su existencia al culto y sus complejos 
rituales, es otro ejemplo de lo mismo. Y en general, el Cusco que 
surge tras la conquista puede ser leído en esta clave: templo 
cristiano sobre templo incaico, palacete señorial sobre palacio 
de la nobleza nativa, muro de adobe a plomo sobre muro de 
piedra inclinado…,  y de hecho así se hacía hasta hace poco 
debido a que nuestra mirada estaba sesgada por la filiación a la 
cultura occidental.

¿Esos muros de piedra, con una característica inclinación o 
talud que los hace resistentes a los movimientos sísmicos, no 
cumplieron más papel que sostener el segundo piso de las edi-
ficaciones hispanas? ¿La cancha incaica, el patrón con el que se 
agrupaba las viviendas dentro de un recinto rectangular con un 
solo acceso, desapareció sin más cuando se procedió entre los 

t
A doble página, claus-
tro del convento de la 
Merced. Fotografía de 
Manolo Chávez.

Detalle de la facha-
da de la iglesia de la 
Compañía de Jesús. 
Fotografía de Alfredo 
Velarde.



52  C a j a             C u s c o

conquistadores al reparto de solares en la antigua capital del 
Tahuantinsuyo?  En apariencia sí, pero solo en apariencia. 

Los últimos estudios sobre la original tipología de la casona 
colonial cusqueña muestran claramente que las canchas; esos 
recintos rectangulares que albergaban entre dos a ocho cons-
trucciones de planta también rectangular conformadas por un 
solo ambiente, condicionaron los rasgos que caracterizan a la 
casa cusqueña y la diferencian, por ejemplo, de la trujillana o 
la limeña. Dicho en otras palabras, los recios muros de la arqui-
tectura incaica plantaron cara y obligaron al alarife español a 
tomarlos en cuenta de modo tal que las casonas coloniales cus-
queñas no son, como se sostenía antes, un simple transplante 
de las castellanas.

Repasemos si no, recorriendo las calles del casco monumen-
tal y entrando a las casonas que nos esperan con el portón en-
treabierto, algunos de los rasgos distintivos de la casa cusque-
ña heredados de la cancha incaica: muros de primer piso con 
una sola entrada de acceso y sin ventanas o con muy pocas y 
pequeñas cuando son de adobe y no de piedra, la distribución 
de las habitaciones en torno al patio y en general el que la vi-
vienda esté volcada hacia el interior y no hacia la calle, estas 
mismas habitaciones que no se comunican entre sí sino con el 
patio, el ancho mismo de las habitaciones, etc., etc. 

Algunas diferencias entre la casa cusqueña y las casas vi-
rreinales limeñas anotadas por el padre Antonio San Cristóbal 
muestran mejor las características híbridas de la primera. La 
cusqueña tenía un portón principal único en tanto la puerta 
carrocera era común en las viviendas limeñas del siglo XVII. En 

estas, además, la sala principal estaba frente al zaguán de in-
greso y contaba con una portada interior flanqueada por ven-
tanas con lujosas rejas ornamentales. Este ambiente, en la casa 
cusqueña, estaba siempre en el segundo piso, que, dicho sea 
de paso, tenía por lo general habitaciones más amplias que las 
del piso bajo, pequeñas y dedicadas a cocina, despensa y otros 
servicios. Por lo mismo, en la casa cusqueña, a diferencia de la 
de Lima, no coinciden los muros transversales divisorios de las 
habitaciones de primer y segundo piso. La diferencia princi-
pal entre ambos tipos de casona, sin embargo, está en la for-
ma como estaban organizados los patios: la casa limeña tenía 
casi siempre dos patios separados por una crujía o ala doble de 
habitaciones contiguas en tanto en la casa cusqueña, cuando 
existía el segundo patio, las habitaciones en él estaban dispues-
tas de la misma forma que en el primero, reproduciendo la dis-
posición de las habitaciones en las canchas incaicas.

Fiel reflejo del carácter de sus moradores, la casa cusqueña 
es reservada, introvertida incluso, hosca cuando se la mira des-
de fuera, reacia a dejarnos pasar por un estrecho zaguán sumi-
do en la semipenumbra, pero acogedora una vez que uno llega 
al patio bañado de sol e imponente con sus arquerías de piedra 
y reflexiva, como no podía ser de otra manera, con su aparien-
cia y espíritu claustral. Si hasta pareciera que el tiempo, dentro 
de ella, corre lentamente, con la indolencia con que las piedras 
de columnas y arcos se calientan tras las inclementes noches de 
las alturas andinas.

Mas del espíritu de la ciudad inca, esa ciudad sagrada divi-
dida por los ceques o líneas que jalonaban cientos de huacas o 

u
1. 	 Fachada de casa 

colonial en la pla-
za de Andahuayli-
llas. Fotografía de 
Alfredo Velarde.

2. Patio principal del 
Palacio del Almi-
rante, actual museo 
Inka. Fotografía de 
Alfredo Velarde.

3. Patio principal de 
la Casa Concha, 
actual museo de 
Machupicchu. Fo-
tografía de Alfredo 
Velarde.

4.	 Patio de casona 
colonial en Li-
macpampa Chico. 
Fotografía de Al-
fredo Velarde.

1

3

2

4



53            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



54  C a j a             C u s c o

adoratorios, ¿qué fue? ¿Perdió su alma el Cusco, se laicizó? Nada 
más lejos de la realidad. Desde el momento mismo en que los 
españoles empiezan a imponer una nueva fe y a mostrar la su-
premacía de su Dios con portentosas iglesias, la antigua nobleza 
incaica, y tras ella el resto de población nativa, empieza un largo 
y complejo proceso de reapropiarse de los espacios sagrados.

Las pesquisas de los historiadores en los archivos de la ciu-
dad muestran, en efecto, que las primeras órdenes religiosas, 
franciscanos, dominicos, mercedarios, movieron sus influencias 
para que se les adjudicara, donara o vendiera sitios de primer 
orden. Se llevaron la palma, por supuesto, los dominicos, que 
sentaron sus reales en el Coricancha, pero no se quedaron atrás 
los jesuitas, que levantaron su iglesia en el Amarucancha –se-
gún unos palacio de Huayna Cápac y según otros de Huáscar–, 
en plena plaza principal de la ciudad. 

La nobleza incaica, sin embargo, no asistió pasiva al despojo 
y, sea mediante mecanismos simbólicos o negociaciones con-
cretas, encontró la manera de hacer sentir su poder y de dejar 
su sello en los nuevos lugares sagrados. Es lo que muestra José 
de Acosta, uno de los cronistas de la orden de San Ignacio de 
Loyola, cuando narra en una carta que para la edificación de 
la iglesia primigenia de la Compañía de Jesús los descendien-
tes de los incas emplearon piedras de antiguas edificaciones, 
las que fueron acarreadas en medio de cantos y bailes. Es decir, 
continuando el antiguo ritual que pautaba la construcción de 
los principales conjuntos arquitectónicos del Cusco incaico.

Más aún, en los siglos siguientes, las antiguas panacas o li-
najes reales incaicos fueron tejiendo alianzas con determinadas 

órdenes religiosas, ganando privilegios a cambio de la influen-
cia que podían ejercer en la difícil tarea de evangelización de la 
población nativa. Es lo que hizo don Francisco Hilaquita Inga, 
descendiente directo de Huayna Cápac y Atahualpa, dos de 
los últimos gobernantes del imperio, al obtener que sus restos 
y los de sus descendientes fueran enterrados en la iglesia de 
Santo Domingo, vistiendo por lo demás el hábito de la orden. 
Sin duda, era la manera más contundente de mostrar que los 
cuerpos de los descendientes de los incas seguían siendo ve-
nerados en el Coricancha, como ocurría con las momias de los 
gobernantes del Tahuantinsuyo.

Esta última constatación nos traslada a las primeras décadas 
de ocupación española de la ciudad, cuando empezaban a cuajar 
las peculiares características de la fiesta religiosa más emblemáti-
ca del Cusco colonial y del actual, la procesión del Corpus Christi. 
Las fiestas más solemnes del calendario incaico se realizaban, lo 
hemos dicho al hablar del Cusco de la época, en la gran plaza y a 
ellas asistían, cual si de divinidades se tratase, los restos momifica-
dos de todos los gobernantes, acompañados de un gran séquito 
de descendientes de sangre real y servidores. En estas ocasiones 
y también cuando se reunían en el Coricancha, lo que al parecer 
ocurría con mucha frecuencia, las momias eran agasajadas con 
comida y bebida, para lo cual en una pequeña fogata encendida 
con leña de madera y forma especial se quemaba los platos que 
el inca prefería en vida. Entre tanto, los asistentes a la ceremonia 
también compartían un ágape con platillos especiales.

Este culto a los ancestros se mantuvo vigente durante los pri-
meros años de dominio hispano, por lo que las descripciones 

u
El Señor de los Tem-
blores en la procesión 
de Lunes Santo. Fo-
tografía de Manolo 
Chávez.



55            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



56  C a j a             C u s c o



57            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



58  C a j a             C u s c o

que nos han llegado son de testigos de primera mano. Luego 
vendrían tiempos muy duros, cuando en aras de la evangeliza-
ción empezaron las campañas de extirpación de idolatrías. En-
tonces, las momias reales debieron dejar sus palacios, donde te-
nían incluso oráculos que transmitían sus consejos y pareceres a 
los vivos, y fueron escondidas en la ciudad o en sus alrededores. 
El celo de uno de los primeros corregidores del Cusco, el licen-
ciado Polo de Ondegardo, dio pie, sin embargo, a una persecu-
ción que terminó hacia 1559 con el hallazgo de casi todas las 
momias reales y su destrucción o envío a Lima. ¿Puso fin esto a 
las prácticas idolátricas de los pobladores de la capital incaica? 

El licenciado Polo de Ondegardo recibió también el encargo 
de conformar las parroquias de indios alrededor de la parroquia 
matriz o de la Catedral, que era de españoles. El diligente fun-
cionario virreinal cumplió su cometido el mismo año señalado 
y debe ser a partir de ese momento que en el mes de junio, 
cuando los incas celebraban el Inti Raymi en adoración al sol, 
empezaron, en la católica fiesta del Corpus Christi que estaba 
en boga en casi toda España y América, las procesiones que lle-
vaban en andas las imágenes de los patrones de cada parroquia 
hasta la plaza principal. En ese espacio otrora sagrado, en los 
días más luminosos de la temporada seca del año, se lucían los 
santos y vírgenes más venerados con elegantísimos atuendos 
ante la población de la ciudad. Y por supuesto que cada imagen 
era acompañada con cuadrillas de músicos y danzantes indios, 
nobles y del común, y que toda la comitiva se agasajaba con 
un platillo especial y chicha en abundancia, la bebida sagrada 
hecha de maíz.

Se podrá argüir que en la época música y danza constituían 
parte importante del Corpus Christi no solo en Cusco sino a 
lo largo de toda la América hispana e incluso de la metrópoli. 
En el Cusco, sin embargo, como han hecho notar diversos in-
vestigadores, toda la fiesta adquirió ribetes particulares. Si los 
doctrineros querían que la presencia de Cristo en la hostia de 
la eucaristía fuera vista como “lumen” o fuente luminosa, los in-
dios hicieron que la transubstanciación excediera el marco de 
la custodia  y que toda la ciudad se transformara en un espacio 
sagrado de encuentro con Dios. Si los evangelizadores querían 
desplazar el culto a las momias de los incas con la veneración 
a los santos, los descendientes de los incas borraron los límites 
que separaban las imágenes de los seres vivos e hicieron que 
patronos y vírgenes se saludaran y visitaran en sus respectivos 
templos. Más aún, el orden que guardaban y hasta hoy guardan 
las imágenes en la catedral parecería ser similar al que ocupa-
ban las deidades incaicas en el Coricancha, según ha quedado 
plasmado en un famoso dibujo del cronista indio Juan de Santa 
Cruz Pachacuti.

Con el paso de los siglos se fueron olvidando las claras raí-
ces incaicas de la celebración y seguramente ahora una parte 
de feligreses, al acompañar a los santos o vírgenes de su devo-
ción, cree estar cumpliendo un ritual estrictamente católico. 
En esencia, sin embargo, la procesión del Corpus Christi, que 
en otras latitudes perdió lustre hasta prácticamente dejar de 
celebrarse, sigue siendo una singular mezcla de bacanal paga-
na y ceremonia católica que condensa seculares expresiones 
artísticas y tradiciones culinarias del pueblo cusqueño y que, 

t
Detalle de la torre de 
la iglesia de Santo 
Domingo. Fotografía 
de Alfredo Velarde.

Imagen de San José 
en la procesión de 
Corpus Christi. Foto-
grafía de Alfredo Ve-
larde.

San Cristóbal en la 
procesión de Corpus 
Christi. Fotografía de 
Manolo Chávez.

u
Patio principal de la 
casa San Bernardo, 
actual Centro Cultu-
ral de la Municipa-
lidad de Cusco. Fo-
tografía de Manolo 
Chávez.



59            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



60  C a j a             C u s c o



61            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



62  C a j a             C u s c o

por lo mismo, es la fiesta que mejor expresa su idiosincrasia. 
Será por eso que en los primeros años de siglo XX Geraldine 
Guiness, una misionera anglicana, condenaba acremente la 
procesión. “¡Qué verguenza –clama esta testigo alucinada– 
que la Iglesia cristiana dé el nombre del Salvador a esta fiesta 
de licencia!”. ¡Qué gesto de disgusto –añadimos nosotros– se 
habrá dibujado en el rostro de esta piadosa viajera cuando le 
pusieron delante el chiriuchu (“ají frío”) que es obligatorio en la 
fiesta! ¡Qué distinto el sentimiento de un cusqueño cuya vista 
se solaza con el colorido de la fiesta, cuyo corazón late al uní-
sono con la música de las bandas que acompañan cada danza, 
cuya boca se hace agua ante el trozo de cuy prehispánico y ga-
llina europea, cuyo espíritu, por último, se expande pugnando 
alcanzar a ese sol que navega en un cielo azul añil, un Sol que 
es Padre y es fuente de vida!

Expresiones artísticas hemos dicho hablando del Corpus y 
teniendo en mente la talla en madera de las imágenes, el pri-
moroso trabajo de la carroza de plata y de la custodia transpor-
tada en esta, los altares de espejos, la música, las danzas, el bor-
dado de la vestimenta de vírgenes y santos y de las comparsas 
de bailarines, el ornamento de los cirios que portan los devotos, 
los tejidos de ponchos y llicllas o mantas, etc., etc. Tallado, orfe-
brería en oro y plata, cerería, cerámica escultórica, bordadura, 
textilería, son todas artes sincréticas que florecieron en el Cusco 
colonial, combinando en la mayoría de casos técnicas prehispá-
nicas con ropaje formal y lenguaje artístico europeo.

De todas las artes, sin embargo, la que mayor vuelo alzó fue 
la pintura, en manos primero de artistas llegados de España o 

Italia pero salida después de talleres de artistas indios que no 
solo adquirieron destreza formal sino que consiguieron, como 
señalan los especialistas, que su obra se aleje de la influencia 
de las corrientes predominantes en el arte europeo y siga su 
propio camino. 

Tal es la fama que alcanza la pintura cusqueña del siglo XVII 
que durante la centuria siguiente, y siempre de la mano de los 
numerosísimos pintores indios y mestizos que trabajan en la 
ciudad, se produce un singular fenómeno que curiosamente 
dejó huella no solo en el arte sino en la economía local. Nos re-
ferimos a los talleres industriales que elaboran lienzos en gran-
des cantidades por encargo de comerciantes que venden estas 
obras en ciudades como Trujillo, Ayacucho, Arequipa y Lima o 
incluso en lugares mucho más alejados, en las actuales fronte-
ras de Argentina, Chile y Bolivia.

En general, si tomásemos una instantánea del Cusco en la 
segunda mitad del siglo XVII, tras el pavoroso terremoto de 
1650 que sembró escombros por doquier, veríamos una ciudad 
llena de actividad, con iglesias y conventos en plena construc-
ción al ritmo que permitían las arcas de las órdenes religiosas y 
del arzobispado; con grandes talleres de pintores, escultores y 
orfebres indios que afanosos cumplían el encargo de decorar 
los templos recién abiertos a la feligresía; con la Universidad de 
San Ignacio de los jesuitas que no sobreviviría a la expulsión de 
la orden de suelo peruano y con el Seminario de San Antonio 
Abad que en 1692 se convertiría en universidad; con dos cole-
gios mayores, el de San Bernardo y el de San Francisco de Bor-
ja, este último para educar a los hijos de los indios nobles; con 

u
Vista de la Catedral. 
Fotografía de Alfre-
do Velarde.

t
Convento de Santa 
Catalina. Fotografía 
de Alfredo Velarde.

Portada y ajimez del 
Palacio del Almirante. 
Fotografía de Alfredo 
Velarde.

Espadaña y ajimez 
del beaterio de las 
Nazarenas. Fotogra-
fía de Manolo Chá-
vez.



63            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



64  C a j a             C u s c o

un corral de comedias, etc., etc. Por algo en la documentación 
oficial de la época toda referencia al Cusco empezaba con las 
palabras “gran ciudad y cabeza de los reinos del Perú.”

Dos personajes de este mismo período merecen ser recor-
dados: el obispo Manuel de Mollinedo y Angulo y el sacerdote 
y hombre de letras Juan Espinoza Medrano. El primero, mece-
nas que apoyó la edificación de iglesias y apadrinó a artistas 
insignes como el escultor Tomás Tuiru Túpac o los pintores Ba-
silio Santa Cruz y Marcos Rivera, dejó su impronta en el Cusco 
monumental, ese conjunto surgido tras el terremoto de 1650 
que no tiene rivales en el continente. El segundo, autor de un 
Apologético en favor de Luis de Góngora y Argote que le granjeó 
fama más allá de las fronteras del virreinato, era admirado por 
sus paisanos por sus grandes dotes de orador, fuese en castella-
no o en quechua y, a diferencia del obispo Mollinedo, dejó hue-

lla en el alma de la ciudad al firmar una de las primeras obras 
literarias escrita en el idioma de los incas, el auto sacramental 
El hijo pródigo. 

La grandeza del Cusco, en efecto, se sostenía no solo en 
obras emblemáticas del arte arquitectónico como la catedral, 
la Compañía de Jesús y el convento de la Merced, estas dos últi-
mas las expresiones más logradas del barroco, estilo con el que 
el arte cusqueño alcanza cumbres muy altas. Parte inalienable 
de la complejidad y dinamismo de la urbe era el idioma nati-
vo, que, al igual que los queros pintados, guardaba los ecos del 
poderío perdido, se amoldaba a los nuevos usos y costumbres 
de esa gran ciudad sacudida permanentemente por tremendas 
tensiones étnicas, por corrientes poderosas producto del cho-
que de culturas, y expresaba en mitos y cánticos la esperanza 
mesiánica de los vencidos en un retorno de tiempos idos.

u
Cuadro de la serie del 
Corpus Christi de la 
iglesia de Santa Ana. 
El obispo Mollinedo 
sale de la Catedral.



65            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

La Escuela Cusqueña de pintura



66  C a j a             C u s c o



67            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

Resultado de la colisión de dos corrientes poderosas, la tradi-
ción artística occidental por un lado y el afán de los pintores 
indios y mestizos de expresar su realidad y su visión del mun-

do por el otro, la pintura cusqueña de la colonia es uno de los fe-
nómenos más originales y valiosos del arte americano en general.

A los pocos años de la llegada de los españoles al Cusco se 
puede rastrear ya la presencia de pintores peninsulares en la 
ciudad, a quienes se encuentra trabajando en lienzos y retablos 
para la primera catedral. Es sin embargo la intensa actividad 
que despliega el pintor italiano Bernardo Bitti la que marca un 
primer momento del desarrollo del arte cusqueño.

Este artista, nacido en Camerino en 1548 y miembro de la Com-
pañía de Jesús desde los veinte años, introduce en el Cusco una 
de las corrientes en boga en la Europa de entonces, el manierismo, 
cuyas principales características eran el tratamiento de las figuras 
de manera un tanto alargada como en las famosas imágenes de 
El Greco, con la luz focalizada en ellas y un acento en los primeros 
planos en desmedro del paisaje y en general los detalles.

Durante sus dos estancias en Cusco, la primera hacia 1583 y 
la segunda en 1595, Bitti recibió el encargo de hacer el retablo 
mayor de la iglesia de su orden, reemplazado por otro después 
del terremoto, y pintó algunas obras maestras como “La coro-
nación de la Virgen”, actualmente en el Museo de la iglesia de La 
Merced, y la “Virgen del Pajarito”, en la catedral, pero sobre todo 
hizo escuela y dejó numerosos seguidores.

Otro de los grandes exponentes del manierismo cusqueño 
es el pintor Luis de Riaño, nacido en Lima y discípulo del italia-
no Angelino Medoro. A decir de José de Mesa y Teresa Gisbert, 
autores de la más completa historia del arte cusqueño, Riaño se 
enseñorea en el ambiente artístico local entre 1618 y 1640, de-
jando, entre otras obras, los murales del templo de Andahuayli-
llas. En este mismo templo pinta un “Arcángel San Miguel” y 
un “Bautismo de Cristo”. Una “Inmaculada Concepción” suya se 
conserva en el convento de La Recoleta y otra en un retablo del 
convento de Santa Clara, junto a los demas lienzos que confor-
man el conjunto.

t
Lienzo de la Virgen 
de Belén con retrato 
del obispo Manuel de 
Mollinedo y Ángulo. 
Catedral del Cusco. 
Fotografía de Alfredo 
Velarde.



68  C a j a             C u s c o



69            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



70  C a j a             C u s c o

El barroco en la pintura cusqueña es sobre todo resultado 
de la influencia de la corriente tenebrista a través de la obra 
de Francisco de Zurbarán y del uso como fuente de inspiración 
de los grabados con arte flamenco provenientes de Amberes. 
Marcos Ribera, nacido en el Cusco en los años 30 del siglo XVII 
y fallecido en 1704, es el máximo exponente de esta tendencia. 
Cinco apóstoles suyos se aprecian en la iglesia de San Pedro, 
dos en el retablo mayor y otro par en un retablo lateral. El con-
vento de Santa Catalina guarda “La Piedad” y el de San Francis-
co algunos de los lienzos que ilustran la vida del fundador de 
la orden, que pertenecen a varios autores. De Ribera son, entre 
otros, “La Visión de la Cruz” y “San Francisco recibe los estigmas”.

La creciente actividad de pintores indios y mestizos hacia 
fines del siglo XVII hace que el término de Escuela Cusqueña se 
ajuste más estrictamente a esta producción artística. Esta pin-
tura es “cusqueña”, por lo demás, no sólo porque sale de manos 
de artistas locales sino sobre todo porque se aleja de la influen-
cia de las corrientes predominantes en el arte europeo y sigue 
su propio camino.

Este nuevo arte cusqueño se caracteriza, en lo temático, por 
el interés por asuntos costumbristas como, por ejemplo, la pro-
cesión del Corpus Christi, y por la presencia, por vez primera, 
de la flora y la fauna andinas. Aparecen, asimismo, una serie de 
retratos de caciques indios y de cuadros genealógicos y herál-
dicos. En cuanto al tratamiento técnico, ocurre un desenten-
dimiento de la perspectiva sumado a una fragmentación del 
espacio en varios espacios concurrentes o en escenas compar-
timentadas. Nuevas soluciones cromáticas, con la predilección 

por los colores intensos, es otro rasgo típico del naciente estilo 
pictórico. 

Un hecho que ocurre a fines del siglo XVII resultó decisivo 
para el rumbo que tomó la pintura cusqueña. En 1688, luego de 
permanentes conflictos, se produce una ruptura en el gremio 
de pintores que termina con el apartamiento de los pintores 
indios y mestizos debido, según ellos, a la explotación de que 
eran objeto por parte de sus colegas españoles, que por lo de-
más constituían una pequeña minoría. A partir de este momen-
to, libres de las imposiciones del gremio, los artistas indios y 
mestizos se guían por su propia sensibilidad y trasladan al lien-
zo su mentalidad y su manera de concebir el mundo.

La serie más famosa de la Escuela Cusqueña es sin duda la de 
los dieciséis cuadros del Corpus Christi, que originalmente es-
tuvieron en la iglesia de Santa Ana y ahora se encuentran en el 
Museo de Arte Religioso del arzobispado, salvo tres que están en 
Chile. De pintor anónimo de fines del siglo XVII, estos lienzos son 
considerados verdaderas obras maestras por la riqueza de su colo-
rido, la calidad del dibujo y lo bien logrados que están los retratos 
de los personajes principales de cada escena, ya sean los caciques 
indios, las autoridades españolas o los religiosos que acompañan 
las imágenes. Por si fuera poco, la serie tiene un enorme valor his-
tórico y etnográfico pues muestra en detalle los diversos estratos 
sociales del Cusco colonial, así como gran cantidad de detalles de 
una fiesta que ya entonces era central en la vida de la ciudad.

El pintor indio más original e importante es Diego Quispe 
Tito, nacido en la parroquia aledaña a Cusco de San Sebastián 
en 1611 y activo casi hasta finalizar el siglo. Es en la obra de 

t
Cuadro de la serie del 
Corpus Christi de la 
iglesia de Santa Ana. 
El carro de San Sebas-
tián.

“La última cena” de 
Marcos Zapata. Ca-
tedral del Cusco. Fo-
tografía de Alfredo 
Velarde.

u
Detalle del arco toral 
y del techo de la igle-
sia de Andahuaylillas. 
Fotografía de Alfredo 
Velarde.



71            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



72  C a j a             C u s c o

Quispe Tito que se prefiguran algunas de las características que 
tendrá la pintura cusqueña en adelante, como cierta libertad en 
el manejo de la perspectiva, un protagonismo antes desconoci-
do del paisaje y la abundancia de aves en los frondosos árboles 
que forman parte del mismo. El motivo de las aves, sobre todo 
del papagayo selvático, es interpretado por algunos investiga-
dores como un signo secreto que representa la resistencia an-
dina o, en todo caso, alude a la nobleza incaica.

La parte más valiosa de la obra de Quispe Tito se encontraba 
en la iglesia de su pueblo natal, San Sebastián, y lamentable-
mente en parte quedó destruida por el incendio que se desató 
en el mes de setiembre de 2016.  Famosa es, también, la serie 
del Zodiaco que el artista pinta para la catedral del Cusco hacia 
1680. Se trata de escenas de la vida de Cristo y de parábolas 
evangélicas dedicadas cada una de ellas a un mes y marcadas 
por el signo del zodiaco correspondiente. Entre los nueve lien-
zos que se han conservado, los mejores son “La huida a Egipto” 
y la “Parábola de los viñaderos infieles”.

Otro de los gigantes del arte cusqueño es Basilio Santa Cruz 
Pumacallo, de ascendencia indígena como Quispe Tito pero a di-
ferencia de este mucho más apegado a los cánones de la pintura 
occidental dentro de la corriente barroca. Activo en la segunda 
mitad del siglo XVII, Santa Cruz deja lo mejor de su obra en la 
catedral pues recibe el encargo de decorar los muros del costa-
do del coro y de los brazos del transepto. Los mejores lienzos de 
este último conjunto son San Felipe Nieri y San Idelfonso, junto 
a los dedicados a Santa María Egipciaca y María Magdalena. En 
el cuadro de la Virgen de Belén ubicado en el coro, sobresale un 

retrato del obispo y mecenas Manuel Mollinedo que es conside-
rado por los especialistas obra capital de la pintura cusqueña.

Tal es la fama que alcanza la pintura cusqueña del siglo XVII 
que durante la centuria siguiente, y siempre de la mano de los 
numerosísimos pintores indios y mestizos que trabajan en la 
ciudad, se produce un singular fenómeno que curiosamente 
dejó huella no solo en el arte sino en la economía local. Nos 
referimos a los talleres industriales que elaboran lienzos en 
grandes cantidades por encargo de comerciantes que venden 
estas obras en ciudades como Trujillo, Ayacucho, Arequipa y 
Lima o incluso en lugares mucho más alejados en los actuales 
Argentina, Chile y Bolivia. El pintor Mauricio García, activo hacia 
la mitad del XVIII, firma por ejemplo un contrato para entregar 
cerca de quinientos lienzos en siete meses. Por supuesto que se 
trataba de lo que se conocía como pintura “ordinaria” para di-
ferenciarla de la pintura “de brocateado fino”, de diseño mucho 
más elaborado y colorido más rico.

El artista más importante del siglo XVIII es Marcos Zapata. 
Su producción pictórica, que abarca más de doscientos cua-
dros, se extiende entre 1748 y 1764. Lo mejor son los cincuenta 
lienzos de gran tamaño que cubren los arcos altos de la catedral 
del Cusco y que se caracterizan por la abundancia de flora y 
fauna como elemento decorativo.

El desarrollo artístico esbozado hasta aquí ha llevado a los 
ya mencionados José de Mesa y Teresa Gisbert a afirmar que “el 
fenómeno cusqueño es único y señala en lo pictórico y cultural 
el punto en que el americano enfrenta con éxito el desafío que 
supone la constante presión de la cultura occidental.”

u
Detalle del frontal de 
plata de la Catedral 
del Cusco. Fotografía 
de Alfredo Velarde.



73            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

La platería cusqueña a través de la historia



74  C a j a             C u s c o



75            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

La platería cusqueña es heredera de antiguas tradiciones 
prehispánicas y coloniales. De raíces andinas son, por 
ejemplo, los tupus, esos alfileres ornamentales con los que 

las mujeres del Ande sujetan sus mantas. Estos objetos son tra-
bajados también en cobre y presentan una rica ornamentación 
en la cabeza del alfiler con motivos zoomorfos y fitomorfos. 
Algunas de las técnicas que conservan los plateros cusqueños 
son también de origen prehispánico, como la de bocetear los 
moldes en barro mezclado con pelo de alpaca y de cuy.

Durante la colonia, en cambio, los artesanos cusqueños 
destacaron por la sapiencia con que trabajaban ante todo ob-
jetos destinados al culto. Basta realizar una atenta visita a las 
iglesias de la ciudad para admirar, por ejemplo, los maravillo-
sos altares de plata repujada o las custodias de oro, plata y 
piedras preciosas. De gran valor artístico es, por citar un solo 
caso, el altar mayor de la catedral, hecho a fines del siglo XVIII 
de cedro tallado forrado con plata repujada. El maestro pla-
tero que recibió en 1792 el encargo de realizar esta obra fue 

Lucio Villegas. Digno de admiración, asimismo, es el carro de 
plata repujada que en 1733 mandó fabricar el obispo Bernar-
do Serrada para llevar el Santísimo durante la procesión del 
Corpus Christi.

Hay que remontarse al siglo XVI, sin embargo, para encontrar las 
primeras huellas de la actividad de los plateros indios en el Cusco. El 
virrey Toledo, en efecto, se encargó de reglamentar en sus ordenan-
zas el trabajo y las obligaciones con la corona de estos artesanos. 
Como señalan los especialistas, no obstante, son pocas las piezas 
de este periodo que han llegado hasta nuestros días.

Distinto es el estado de cosas en el siglo XVII, cuando la 
vida artística y cultural de la antigua capital incaica alcanza su 
máximo esplendor gracias a la actividad desplegada por un 
mecenas como don Manuel de Mollinedo y Ángulo, obispo del 
Cusco entre 1673 y 1699. Como señala Cristina Esteras Martín, 
en este período el Cusco llegó a albergar a más de un centenar 
de orfebres que trabajaban el oro y la plata bajo los cánones 
del barroco.

t
Detalle del frontal de 
plata de la Catedral 
del Cusco. Fotografía 
de Alfredo Velarde.



76  C a j a             C u s c o

En el siglo XVIII, finalmente, destacan, además de los obje-
tos de culto, los destinados al uso doméstico como los calen-
tadores de agua, los braserillos y los mates y sus respectivas 
bombillas. La ya mencionada investigadora Cristina Esteras 
destaca para este periodo lo nombres de maestros plateros 
como Luis de Lezana (1665-1713), Antonio Solórzano (1670-
1712) y Luis Francisco Portillo (1661-1712). Obras descollantes 
de este periodo, además de las ya mencionadas del carro de 
plata y el altar mayor de la catedral, son el frontal del templo 
de San Jerónimo realizado por Luis de Lezana en 1702 y el del 
templo de Urcos trabajado por los maestros Mateo Medrano y 
Lucas del Castillo en 1763.

Los plateros de San Pablo

Un caso particular de especialización en el trabajo de los me-
tales es el del pequeño poblado de San Pablo, ubicado a unos 
120 kilómetros al sur del Cusco, en el camino a Sicuani y Puno. 
Según el antropólogo cusqueño Abraham Valencia, quien ha 
estudiado a fondo el tema, ya antes de la llegada de los españo-
les los habitantes de esta zona se dedicaban a la fabricación de 
objetos de bronce. Luego, en la colonia y en tiempos republica-
nos, se dedican a la platería y también a la joyería en oro. Este 
último metal los sampableños lo conseguían viajando después 
de las cosechas a los lavaderos de oro de Marcapata, en las ver-
tientes orientales de los Andes.

Algunas leyendas que hasta hoy circulan en San Pablo dan 
cuenta de esta doble especialización. Así, se dice que a orillas del 



77            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

río Vilcanota está enterrada la Juana Angola, una hermana de la 
famosa campana de la catedral del Cusco, la María Angola. Sería 
esta enorme campana la que proporciona el metal a los orfebres 
del lugar. Se cuenta también que fue un nativo de San Pablo, Juan 
Tunqui, quien explorando en busca de oro las vertientes orienta-
les andinas descubrió el río Tunquimayo, al que dio su nombre.

En la actualidad, la realidad es, sin embargo, más prosaica. 
Los sampableños se dedican sobre todo a la fabricación de ar-
tículos de bronce y de materia prima les sirven objetos usados 
como caños y primus que compran en ciudades cercanas o que 
incluso recogen en los basurales.

Con destino a los mercados turísticos, San Pablo produce gran 
cantidad de llamitas, ídolillos y campanitas de bronce, aunque to-
davía subsiste la fabricación de objetos de plata, como cubiertos, 
teteras, espuelas y, sobre todo, los destinados al culto, como co-
ronas para las imágenes de las vírgenes, cálices, candelabros, etc. 
En cuanto a los ídolos de bronce, llama la atención la increíble va-
riedad de los mismos. Se ha llegado a contar hasta sesenta tipos, 
cada uno con distintos nombres y características. Hasta hace unos 
años, como muestra de destreza, se vaciaban incluso idolillos que 

tenían el pecho hueco allí donde debiera estar el corazón y que 
eran conocidos como “chusaq sonqo” (corazón hueco).

Entre las técnicas que utilizan los bronceros y plateros de 
San Pablo están el moldeado, el vaciado, el cincelado y el es-
maltado. Curiosamente, puesto que en sus hornos artesanales 
no pueden alcanzar las temperaturas necesarias para utilizar 
óxidos, han descubierto un procedimiento para “esmaltar” el 
bronce con ayuda de objetos de caucho.

Hay que señalar que muchos orfebres sampableños han mi-
grado en las últimas décadas a la ciudad del Cusco. Tal es el caso 
del afamado platero Gregorio Cachi, quien estudió las técnicas 
del oficio en la Escuela Prevocacional de su pueblo natal y ac-
tualmente tiene su taller en el Cusco. Gregorio es un maestro 
en la fabricación de moldes de barro que mezcla con pelos de 
alpaca y cuy para darles consistencia, así como en las técnicas 
del repujado y del martillado. De sus manos y de las de sus hi-
jos salen prendedores, collares, tupus, anillos y diversos objetos 
utilitarios. Por si fuera poco, familiarizado con las técnicas de 
la herrería, el maestro fabrica sus propias herramientas, como 
fraguas, yunques y martillos.

t
Carro de plata de la 
Catedral del Cusco. 
Fotografía de Manolo 
Chávez.



78  C a j a             C u s c o



79            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

el cusco republicano

El Cusco republicano



80  C a j a             C u s c o



81            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

Si las poderosas fuerzas que moldearon el Cusco colonial 
fueron el espíritu de empresa del español y su celo cate-
quista que encontraban un acicate en la no menos fuer-

te resistencia de una cultura aborigen que por doquier abría 
nuevos cauces para discurrir, el Cusco republicano nace cuando 
esta resistencia empieza a ser doblegada.

La derrota de las rebeliones de Túpac Amaru y Mateo Pu-
macahua entre fines del siglo XVIII y comienzos del XIX debilitó 
grandemente a unas élites indígenas que se habían atrevido a 
vislumbrar un Perú libre de la tutela española. Y en los primeros 
años de vida independiente las reformas bolivarianas que per-
seguían la eliminación de los privilegios nobiliarios terminaron 
de quitarles piso a los herederos de la nobleza nativa, con lo 
cual, paradójicamente, la población indígena de la ciudad se 
sumió mayoritariamente en una situación de servidumbre.

Fue el Cusco en conjunto, sin embargo, el que sufrió el ago-
tamiento de las fuerzas que alimentaron su grandeza y en el pri-

mer siglo de vida republicana se sumió en el marasmo. A la crisis 
económica producto de la ruptura definitiva del circuito de la 
plata que había dinamizado la producción agrícola y textil del 
Cusco colonial y al declive poblacional se suma el deterioro de la 
imagen urbana de la ciudad. Así, hay viajeros que se asombran 
de lo mal que huele y otros que afirman que la antigua capital 
incaica se había convertido en la ciudad más sucia de América.

El despertar coincide con la llegada del siglo XX y está rela-
cionado con el esfuerzo modernizador de un grupo de comer-
ciantes y hacendados que invierten primero en la construcción 
de una central hidroeléctrica y después en la instalación de 
algunas industrias. La noche de navidad del año 1914 fue, en 
efecto, muy especial en la ciudad porque por primera vez se 
encendieron focos de alumbrado público en lugar de las lám-
paras de gasolina o las antorchas. La electricidad provenía de 
Corimarca, la central que estaba a medio camino entre Cusco y 
Chinchero y que utilizaba aguas de la laguna de Piuray.

t
A doble página,  la 
plaza Regocijo. Fo-
tografía de Manolo 
Chávez.

Vista panorámica de 
la ciudad del Cusco. 
Fotografía de Manolo 
Chávez.



82  C a j a             C u s c o

Con esta misma energía, en 1918 empezó a funcionar la 
fábrica de tejidos Huáscar, la primera de la ciudad pero no en 
la región. La pionera había sido la fábrica textil de Lucre que 
entró en funcionamiento en 1861 y con la que competían las 
de Maranganí y Urcos desde 1899 y 1910 respectivamente. La 
energía de Corimarca posibilitó también que en 1928 en la ciu-
dad empezara a producir la fábrica de tejidos La Estrella y que 
se instalara una fábrica de chocolates que subsiste hasta hoy, 
“La Continental”. Además, las cervecerías que ya embotellaban 
esta popular bebida en la ciudad desde fines del siglo XIX pu-
dieron modernizarse, aunque con el tiempo todas las empresas 
dedicadas a este rubro fueron absorbidas por una compañía de 
capitales arequipeños y alemanes.

Esta relativa recuperación de la economía cusqueña estuvo 
relacionada también con la expansión de la industria alcohole-
ra de las grandes haciendas de los valles cálidos de La Conven-
ción y Lares. Fueron en general los grandes hacendados, cuyas 
fortunas provenían además de la producción de té y coca en las 
zonas mencionadas y de lana en las provincias altas del depar-
tamento, quienes dejaban su impronta en la vida de la ciudad.

“Eran los tiempos felices del Cusco”, dice el historiador Luis 
E. Valcárcel en sus Memorias refiriéndonos la despreocupada 
vida de los hacendados, que “llevaban a familias enteras a vi-
sitar sus propiedades y las alojaban en sus casas-hacienda por 
varios días, a veces más de quince”, o que, durante su rutina en 
la ciudad, hacían gala de una vida no menos dispendiosa, con 
almuerzos en los que “generalmente se servían tres platos, aun-
que en las fiestas podían llegar a diez por ese afán que existía 

de llamar la atención y de ganar para la casa prestigio de obse-
quiosa y hospitalaria.” 

No se piense, sin embargo, que el Cusco se había desemba-
razado finalmente de su herencia nativa. Por el contrario, tras 
varios siglos de convivencia con una mayoría indígena, incluso 
las clases altas hablaban el quechua junto al castellano y aun-
que se consideraran a sí mismas de raza blanca lucían muchas 
veces la piel oscura y el cabello hirsuto.

Otra jugosa cita de las Memorias de Valcárcel muestra clara-
mente el fuerte sustrato indígena de la sociedad cusqueña:

“La cultura de los habitantes del Cusco combinaba dos tradicio-
nes espirituales, que eran sus componentes sustanciales: el pa-
sado incaico, mantenido en la vida y costumbres indígenas y po-
pulares, y el virreinal, conservado en muchas de las actitudes del 
hombre común y corriente del siglo XX. La vida del cusqueño era, 
a simple vista, el resultado de varios siglos de imposición de las 
costumbres españolas sobre las indígenas. Bien miradas las cosas, 
podía encontrarse la poderosa influencia que tuvo lo indígena en 
la configuración de su personalidad”

El despertar de la ciudad es acelerado por la finalización, en 
1908, de la vía férrea que la unía con Arequipa. La estación fue 
construida una centena de metros más al sur del encuentro de 
los ríos Saphi y Tullumayo, los que señalaban los límites del Cusco 
sagrado de los incas. En los años siguientes, para facilitar el trasla-
do de los viajeros, se estableció un servicio de tranvía jalado por 
mulas y empezó a surgir la Alameda San Andrés (rebautizada des-

u
Fábrica textil de Lu-
cre. Fotografía de Al-
fredo Velarde.



83            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



84  C a j a             C u s c o

                           

fotos del terremoto



85            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

pués como Pardo), una amplia avenida donde en la década de los 
treinta se construyeron lujosos chalets al estilo norteamericano.

Había llegado el fin de la tradicional casa cusqueña de zaguán, 
patio y arquerías de piedra en torno a este. Ya antes, a lo largo del 
siglo XIX, habían proliferado las galerías adinteladas soportadas 
por pilares de madera o por columnas de piedra de sección cua-
drada. En estas casas, los corredores del segundo piso podían ser 
bastante anchos y estar sostenidos por la galería del primer nivel 
o ser corredores volados más angostos. En lugar de las cajas de 
escalera o escaleras embutidas de la casona colonial aparecieron, 
asimismo, las escaleras abiertas al patio. A nivel de elementos de-
corativos, la casa republicana se caracteriza por una carpintería 
de madera bastante sobria, en la que los tallados del barroco 
empiezan a desaparecer, así como por la utilización de carpin-
tería de hierro forjado, con balaustres con bulbos de estaño. En 
el límite entre los siglos XIX y XX, por lo demás, los elementos 
decorativos de la casa republicana cusqueña sufren la influencia 
de estilos europeos como el neoclasicismo, el art nouveau y el art 
decó, sobre todo en la decoración de la carpintería de madera.

La mala fama que se había granjeado el Cusco en el siglo XIX 
empieza a quedar atrás con importantes obras sanitarias como el 
recubrimiento de los ríos Saphi y Tullumayo que los incas tan cui-
dadosamente habían canalizado y, sobre todo, con la instalación 
de un moderno servicio de agua potable, inaugurado en mayo 
de 1927. Con la inauguración, en 1925, del primer mercado de 
la ciudad en Cascaparo la plaza San Francisco queda libre de la 
venta de productos a la usanza tradicional en la región, sobre 
mantas colocadas en pleno suelo. El mercado de abastos fue 



86  C a j a             C u s c o

levantado en el lugar donde antes estaba el camal o matadero 
y ocupando además una parte de los huertos del convento de 
Santa Clara. Con su muro perimétrico y sus cuatro hileras de 
delgadas columnas que sostienen un techo altísimo, el merca-
do era básicamente una enorme superficie cubierta que en su 
momento rompió la imagen tradicional del barrio de San Pedro.

Un año antes, en 1924, en la misma zona había sido edificada la 
estación de ferrocarril a La Convención, un edifico de estilo neoclá-
sico conformado por tres volúmenes, dos de ellos salientes y em-
plazados sobre plataformas. Una imponente escalera permitía el 
acceso por el bloque central. Sólo la cubierta de esta parte del edi-
ficio se ha conservado tras la reconstrucción que se realizó en 1969.

En 1909, una huelga de los alumnos de la Universidad del Cus-
co reclamando cambios de autoridades trajo consigo a la larga 
el surgimiento del grupo más brillante de intelectuales que haya 
tenido la ciudad y un despertar de las conciencias en torno a la 
situación del indio. El receso de la casa de estudios terminó al 
año siguiente cuando el Presidente de la República, Augusto B. 
Leguía, nombra como rector al joven profesor norteamericano Al-
bert Giesecke. Este economista de apenas 26 años tuvo el enorme 
mérito de reformar una universidad anquilosada y de despertar 
en los estudiantes el interés por la investigación del pasado de la 
región y sus problemas actuales. Es precisamente el interés por el 
pasado incaico de los jóvenes intelectuales cusqueños el que los 
lleva a preocuparse por la situación del indígena. “El estudio de la 
historia, lejos de quedarse en ella y ser simplemente ‘pasadista’, se 
volverá un fermento de reivindicación e impulsará la obligatorie-
dad de conocer al indio moderno y percatarse de sus problemas 

y su cultura”, afirma el historiador José Tamayo Herrera repasando 
los orígenes del indigenismo cusqueño.

Cabe señalar, en efecto, que la sociedad cusqueña tenía (y to-
davía tiene) una relación conflictiva con su herencia indígena o, 
como diríamos ahora, andina. Una muestra contundente de ello 
es que el indio, el portador vivo de los elementos culturales andi-
nos, ocupaba el último peldaño de la escala social y era víctima 
de una fortísima discriminación social y explotación económica.

Los planteamientos de los intelectuales cusqueños sobre el 
indio los colocarán en el centro del debate nacional. Luis E. Val-
cárcel y Uriel García escriben libros fundamentales sobre el tema 
como Tempestad en los Andes y El nuevo indio, respectivamente, 
llamando la atención de la sociedad peruana sobre la postración 
en que se encontraba esta enorme masa de campesinos y sirvien-
tes.  Aquilatando este movimiento, el gran historiador Jorge Basa-
dre ha escrito que “el fenómeno más importante de la cultura pe-
ruana del siglo XX es el aumento de la toma de conciencia acerca 
del indio entre escritores, artistas, hombres de ciencia y políticos.”

Martín Chambi, un genial fotógrafo de origen indígena que 
creó una singular obra entre 1920 y 1950, nos ha dejado un com-
pleto retrato del Cusco de la época, desde sus restos monumen-
tales hasta la aparición de los primeros automóviles que rom-
pían la apacibilidad de la vida provinciana. Empezó plasmando 
a los señores y sus familias en estudio. Tocó luego las puertas 
de las espléndidas casonas de estos mismos señores, eligiendo 
ocasiones memorables como un cumpleaños o el día de una 
boda o el bautizo del benjamín de la casa. Muy pronto, sin em-
bargo, fue apropiándose, con una voracidad insaciable, de más y 

u
Vista interior del mer-
cado de San Pedro. 
Fotografía de Alfredo 
Velarde.

t
Claustro del conven-
to de la Merced des-
pués del terremoto de 
1950. Fotografía de 
Abraham Guillén. 

Torres de la iglesia de 
la Compañía de Jesús 
dañadas por el terre-
moto de 1950. Foto-
grafía de Abraham 
Guillén.



87            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



88  C a j a             C u s c o

más temas y de más y más tipos humanos de todos los estratos 
de la sociedad, desde los hacendados que posan con su sirvien-
te o “pongo” arrodillado delante de ellos hasta la india de rostro 
terroso que se mimetiza con la pared de barro que el fotógrafo 
ha escogido como fondo, desde el grupo de arqueólogos que 
realiza un viaje de exploración al hace poco descubierto Machu 
Picchu hasta los mestizos que juegan al sapo en una chichería.

En una encuesta realizada hace unos años por una revista 
local se preguntó a cien personalidades cusqueñas, entre au-
toridades, empresarios, profesionales, intelectuales y artistas, 
cuáles fueron los diez hechos más importantes durante el si-
glo XX en el Cusco. En el primer lugar fue mencionado el des-
cubrimiento de Machupicchu en 1911 por el explorador esta-
dounidense Hiram Bingham y en el segundo, el terremoto de 
mayo de 1950 con la consecuente reconstrucción de la ciudad. 
Ambos hechos en realidad están estrechamente unidos en el 
imaginario local hasta el día de hoy pues desde hace unas dé-
cadas la economía de la ciudad gira en torno al turismo y es 
Machupicchu el principal atractivo que el Perú ofrece al mundo. 

El terremoto del 21 de mayo de 1950,  la “catástrofe moder-
nizadora” como la bautizó el historiador José Tamayo Herrera, 
influyó decisivamente en el curso que tomó la economía regio-
nal bajo el impulso de las obras de reconstrucción y de los es-
fuerzos desarrollistas desplegados por el Estado, así como en 
los cambios que se produjeron en la sociedad cusqueña, con el 
engrosamiento de una clase media tributaria del tesoro públi-
co y de unos sectores populares fruto de las migraciones como 
hechos más definitorios. 

El movimiento sísmico, que tuvo una duración de apenas 
seis o siete segundos y que alcanzó el grado 7 en la Escala de 
Mercalli, destruyó cerca de tres mil viviendas y se ensañó con 
la arquitectura colonial, provocando serios daños en iglesias 
como Santo Domingo, la Compañía, Santa Catalina, Belén y San 
Sebastián. Además, puso al descubierto graves problemas que 
se venían larvando como el ruinoso estado de conservación de 
las casonas y la tugurización de las mismas. En ese sentido, la 
catástrofe llamó la atención del estado peruano y de organis-
mos internacionales como la UNESCO sobre el abandono en 
que se encontraba la ciudad y dio pie a las primeras acciones 
de conservación de gran envergadura.

 En febrero de 1951, la Organización de Naciones Unidas 
envió a Cusco la misión Hudgens. Esta, en su informe de julio 
de 1951, propuso la institución de un organismo autónomo 
para la reconstrucción del Cusco y el fomento de su desa-
rrollo económico. Fue de esta manera que el 10 de enero de 
1952 se creó la Junta de Reconstrucción y Fomento Industrial 
del Cusco (JRIF).

Años después, en febrero de 1957, la JRIF cedió la posta a 
la Corporación de Reconstrucción y Fomento del Cusco (CRIF), 
que se encargó de impulsar un primer plan de desarrollo cuyos 
pilares fueron la construcción de la hidroeléctrica de Machupic-
chu, inaugurada en mayo de 1963, y de la fábrica de fertilizan-
tes de Cachimayo, que empezó a operar en octubre de 1965. 
Se buscaba de esta manera proporcionar energía eléctrica para 
un despegue industrial y abonos para el desarrollo agrícola de 
la región. Finalmente, a fines de los años sesenta, se puso en 

u
Danza de Llameros 
en la fiesta patronal 
de San Jerónimo. Fo-
tografía de Alfredo 
Velarde.



89            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



90  C a j a             C u s c o

marcha el Plan Copesco para restaurar sitios arqueológicos y 
monumentos coloniales y de ese modo crear circuitos turísticos 
que favorecieran la industria sin chimeneas.

Desde entonces, la actividad turística es la que dinamiza la 
vida económica de una ciudad enclavada en una región emi-
nentemente agrícola, de economía deprimida y mal comu-
nicada todavía con las grandes ciudades de la costa y con el 
extranjero. Hoteles y restaurantes, bares y cafés, pubs y disco-
tecas, agencias de viaje y empresas de transporte, tiendas de 
souvenirs y de implementos fotográficos, minimarkets, libre-
rías, tiendas de discos, cabinas públicas de Internet, galerías de 
arte; todo esto y mucho más forma el entramado de servicios 
relacionados con el turismo. Son centenares las personas que 
trabajan directamente en la actividad y se cuentan por miles las 
ocupadas de manera indirecta en relación con la producción 
y servicios destinados al turista, desde los artesanos que tejen 
prendas de lana de alpaca hasta las señoras que vestidas a la 
usanza indígena posan junto a una llama en las calles que con-
servan muros incaicos.

En varios cientos de miles se calculan los visitantes extranjeros 
que llegan a Cusco en los buenos años. Para una población que 
apenas sobrepasa los trescientos cincuenta mil habitantes esta 
presencia es muy notoria. De hecho, se podría decir figuradamen-
te que el turista se ha apropiado del centro histórico de la ciudad. 
Allí donde antes vivía una familia acomodada, ahora funciona un 
hostal; donde había un zapatero, ahora hay una lavandería rápida; 
donde estaban los comercios de ropa o abarrotes o pasamane-
ría, ahora hay agencias de turismo, souvenirs, casas de cambio, 

u
El arco de Santa Cla-
ra. Fotografía de Al-
fredo Velarde.

Palacio de Justicia. 
Fotografía de Manolo 
Chávez.



91            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



92  C a j a             C u s c o



93            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



94  C a j a             C u s c o

etc., etc. Son los efectos indeseables de una mala planificación de 
esta importantísima actividad económica, pero es también, que-
rámoslo o no los cusqueños, el precio que la ciudad debe pagar 
por la actividad que da sustento a la economía regional.

En 1983, el centro histórico de la ciudad fue incluido por la 
UNESCO en la lista de sitios considerados Patrimonio Cultural de 
la Humanidad. Es un reconocimiento que la sociedad cusqueña 
considera como un título honorífico, pero que en realidad obli-
ga a una adecuada conservación de un singular conjunto mo-
numental en permanente riesgo por las catástrofes naturales y, 
más que nada, por una modernización poco respetuosa de los 
valores patrimoniales de la ciudad.

En efecto, una persona que recorra en estos días el centro 
histórico se encontrará con un conjunto de monumentos arqui-
tectónicos rodeado de casonas en mal estado de conservación 
o restauradas con muy poco tino. En las estrechas calles, ade-
más, sufrirá por el asfixiante humo de los vehículos, por el ruido 
y la proliferación de avisos comerciales. Con todo, tendrá ante 
sí una ciudad que aún conserva su magia. Más al cabo de veinte 
años… ¿que encontrará? ¿Sólo iglesias y restos incas le resulta-
rán familiares en medio de construcciones anodinas iguales a 
las de cualquier otra ciudad afectada por los embates del tiem-
po, las trabas y desidia burocráticas y la falta de esfuerzos man-
comunados de autoridades y vecinos?

t
Mural de la historia 
del Cusco del pintor 
Juan Bravo. Fotogra-
fía de Manolo Chá-
vez.

u
Hermanos Cabrera.
Familia en el Trono 
del Inca. Sacsayhua-
mán.
Archivo Fototeca An-
dina.



95            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

La Escuela Cusqueña de fotografía



96  C a j a             C u s c o



97            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

A mediados del siglo XIX, Cusco, la antigua capital de los 
incas, era una ciudad sucia y maloliente frecuentemente 
azotada por epidemias y plagas que diezmaban su po-

blación. La más terrible de estas calamidades se abatió sobre 
los cuzqueños hacia 1855 y, cual castigo bíblico, segó la vida de 
casi una tercera parte de los habitantes de la ciudad. 

Quizás fue esta circunstancia la que pocos años después 
empujó a las autoridades a emprender, parroquia por parro-
quia, un censo de población en el que, entre otras cosas, se 
preguntaba a los censados por su oficio o profesión. Gracias a 
este celo burocrático ahora sabemos que en 1862 hubieron dos 
personas que se declararon fotógrafos: un francés de 32 años, 
soltero y de raza blanca, que dijo llamarse Emilio Colpaert, y 
un peruano un poco más joven, también de raza blanca, que 
respondía al nombre de Bernardo Puente de la Vega y que se-
guramente era ayudante del primero pues ambos residían en la 
misma dirección.

Tal vez algún día, en el desván de una vieja casona o entre 
los amarillados papeles de un archivo familiar, se encuentre al-
gún retrato firmado por estos fotógrafos o por algún contem-
poráneo o antecesor de ellos (en Lima se ha conservado un da-
guerrotipo del Mariscal Ramón Castilla, uno de los presidentes 
del Perú, fechado en 1852). Entre tanto, el crédito de la fotogra-
fía más antigua del Cusco le pertenece al viajero inglés Thomas 
Peynne, que estuvo de paso por la ciudad, admirando lo que 
quedaba de su antiguo esplendor, hacia 1870.

Tuvieron que pasar algunas décadas más para que la fotogra-
fía dejará de ser asunto de viajeros o de extranjeros que sentaban 
sus reales en Cusco. En los primeros años del siglo XX, la ciudad, 
que estaba despertando poco a poco del letargo y la decadencia, 
contaba ya con algunos estudios fotográficos, como el “Universal” 
de Miguel Chani o el que pusieron en sociedad, a pocos pasos 
de la Plaza de Armas y a un costado de su catedral, los fotógrafos 
José Gabriel González y Juan Manuel Figueroa Aznar.

t
1.	 Hermanos Cabre-

ra.
	 Cargo religioso.
	 Archivo Fototeca 

Andina.
2.	 Mario Manrique.
	 Señoras disfraza-

das para fiesta de 
carnavales.

	 Archivo Fototeca 
Andina.

3. 	 Hermanos Cabre-
ra.

	 Fiesta de carnava-
les.

	 Archivo Fototeca 
Andina.

4. 	 Hermanos Cabre-
ra

	 Reunión familiar.
	 Archivo Fototeca 

Andina.

1

3

2

4



98  C a j a             C u s c o

Figueroa Aznar era oriundo del norte del país, del departa-
mento de Ancash, y aprendió el arte de la fotografía en Lima, al 
lado de Ferdinand Garraud, uno de los prestigiosos fotógrafos 
franceses que, junto con sus paisanos Courret y Manoury, domi-
naba el mercado limeño y el gusto de las clases altas capitalinas. 
González se adentró en los secretos del oficio de la mano de un 
grupo de misioneros evangélicos ingleses que tuvieron un es-
tudio fotográfico en Cusco en los últimos años del siglo XIX y 
que dejaron aparatos e instalaciones a la familia del fotógrafo 
en pago por alquileres atrasados. De los orígenes del tercero de 
estos pioneros de la fotografía en el Cusco desgraciadamente 
es todavía poco lo que se sabe.

Señores e indios

En la primera mitad del presente siglo, las ciudades de la sierra 
del Perú sobrepasaban apenas los diez mil o veinte mil habi-
tantes y de esta población la mayoría eran indios. Eran casi en 
su totalidad indios también quienes vivían en el campo, ya sea 
como siervos de las haciendas o reunidos en las comunidades, 
que todavía llevaban el nombre quechua de “ayllu”.

En suma, las serranías peruanas eran, como diría José María 
Arguedas, un mundo escindido entre señores e indios. Los pri-
meros, los “mistis”, dueños de las haciendas, eran blancos o se 
preciaban de serlo y vivían suntuosamente, vistiendo casimires 
ingleses y sirviendo en su mesa vinos españoles o franceses. 

Esta vida de boato y despilfarro era inimaginable, sin embar-
go, sin la omnipresencia de los indios, que eran quienes servían 

a los “mistis” en sus casas de las ciudades y quienes, por sobre 
todo, trabajaban las tierras de las haciendas a cambio de casi 
nada. Los indios, como recuerda Luis E. Valcárcel en sus “Memo-
rias”, se encontraban en un grado extremo de inferioridad, eran 
los últimos de los últimos en la escala social.

Tal era el mundo que los hombres que decidieron ganarse el 
pan con la fotografía veían -o no querían ver- a través del lente 
de la cámara. Empezaron, como no podía ser de otro modo, re-
tratando a los señores y sus familias en estudio, con el fondo de 
telones que ellos mismos pintaban. Tocaron luego las puertas 
de las espléndidas casonas de estos mismos señores  y poco a 
poco fueron apropiándose de más y más temas y de más y más 
sectores sociales.

Una vista panorámica

Son numerosos los fotógrafos que trabajan en las principales 
ciudades andinas del Perú, como Cusco, Puno, Arequipa. En esta 
última ganan merecida fama los hermanos Vargas, a quienes sus 
contemporáneos llegan a considerar “magos de la luz” por sus 
brillantes experimentos de fotografía nocturna que envuelven 
en un halo misterioso diversos rincones de esta bella ciudad.

Con otro fotógrafo del mismo apellido, Max T. Vargas, apren-
de en Arequipa los secretos del arte fotográfico un hombrecillo 
de origen muy humilde que había nacido en Coaza, un pueblo 
de indios aimaras enclavado en las montañas al norte del lago 
Titicaca. Martín Chambi, que es como se llama este aprendiz, 
decide buscar suerte por su cuenta tras diez años con su maes-

u
Hermanos Cabrera.
Pompas fúnebres.
Archivo Fototeca An-
dina.



99            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



100  C a j a             C u s c o

tro y llega al Cusco en 1920. De este encuentro entre el fotó-
grafo y la antigua capital de los Incas, que duró hasta la muerte 
del artista en 1973, nacerá una de las producciones fotógraficas 
que más admiración ha despertado en los últimos años.

En el Cusco, en los estudios de los ya mencionados José 
Gabriel González, Juan Manuel Figueroa Aznar, Miguel Chani 
y el propio Martín Chambi, va cuajando un selecto grupo de 
fotógrafos que pronto alzará vuelo propio. Es el caso de Horacio 
Ochoa, Pablo Veramendi y Fidel Mora, que aprenden el oficio 
con González, y de los hermanos Filiberto y Crisanto Cabrera, 
que hacen lo propio al lado de Chambi. 

A estos nombres hay que sumar los de Abraham Guillén 
y Daniel Cisneros. El primero se acerca a la fotografía de una 
manera muy particular, cuando estaba preso en la isla “El Fron-
tón” por su participación en la accidentada vida política de en-
tonces, y gran parte de su carrera la dedicará a documentar el 
trabajo de diversas expediciones arqueológicas. Cisneros, que 
desde joven se sentía dividido entre la pintura y la fotografía, 
recalará en el afamado estudio de los hermanos Vargas y, ya de 
regreso al Cusco y dueño de un gran manejo de su oficio, for-
mará a fotógrafos como David Salas y los Cabrera.

Retratos en claroscuro

Antes de que se despertara el interés por la fotografía histórica 
andina, las placas de vidrio con las que trabajaban los fotógra-
fos que hemos mencionado terminaban casi siempre o que-
brándose en alguna apresurada mudanza, o como juguete de 

los niños de la casa o, en el mejor de los casos, empolvándose 
en un rincón de alguna tienda de antigüedades. Tal fue, según 
confesión de sus descendientes, la suerte que corrió la mayor 
parte del archivo de José Gabriel González, razón por la cual el 
redescubrimiento de este fotógrafo es muy reciente.

Se sabe ahora que nació probablemente hacia 1875 y que 
ya en 1895 tomó una foto a los integrantes de la Sociedad Pro-
tectora del Señor de Torrechayoc, una imagen muy venerada 
en el pueblito de Urubamba, a unos 60 kilómetros del Cusco. 
Repasando el centenar de placas que se han recuperado de 
este artista, se puede suponer que en las primeras décadas del 
presente siglo debió ser el fotógrafo oficial de la alta sociedad 
cusqueña, reacia en un comienzo a aceptar a un artista de ori-
gen indígena como Chambi. 

González se sintió muy atraído, asimismo, por las vistosas y 
llenas de sabor local procesiones y celebraciones religiosas que 
jalonan el calendario festivo del Cusco y sus pueblitos aledaños. 
Tuvo la suerte, además, de ser uno de los primeros en apuntar 
a Machupicchu con el objetivo de una cámara fotográfica, des-
pués del descubrimiento de la ciudadela inca por Hiram Bin-
gham en 1911.

Los hermanos Cabrera, de seguir vivos todavía, podrían 
atestiguar que carecer de medios económicos para montar un 
estudio de fotografía puede ser muy agobiante, pero tiene sus 
ventajas. Huérfanos desde muy pequeños, Filiberto y Crisanto 
Cabrera, nacidos el primero en 1899 y el segundo en 1904, se 
vieron obligados a ganarse el sustento desde muy jóvenes, Fili-
berto en el ferrocarril de Cusco a la ceja de selva y con un zapa-

u
Mario Manrique.
Señoras en trajes de 
indias.
Archivo de Fototeca 
Andina.



101            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



102  C a j a             C u s c o

tero más adelante, Crisanto como aprendiz de Martín Chambi. 
Finalmente, la fotografía gana a los dos hermanos, que instalan 
un estudio en el corredor de la casa en la que vivían, pero es jus-
tamente esta precariedad la que los obliga a realizar la mayor 
parte de su trabajo en natura.

La necesidad que tenían los dos hermanos de salir cámara al 
hombro en busca de clientes en lugar de esperarlos en la como-
didad de un estudio, fue determinante para que no desdeñaran 
ningún tema ni sector de la sociedad cusqueña. Fotografiaban 
un día una reunión de una familia de mestizos, al siguiente al-
guna fiesta costumbrista y al tercero a un grupo de soldados en 
el cuartel de la ciudad, llegando a formar un invalorable archivo 
del que por suerte se conservan más de dos mil placas de vi-
drio. Filiberto murió en 1978 y Crisanto lo siguió doce años des-
pués, luego de pasar el último período de su vida en un asilo de 
ancianos en la ciudad de Arequipa, donde se quejaba, sin que 
nadie entendiera la razón, de que los empleados de ropería le 
habían hurtado su cámara fotográfica.

Nacido en Ica en 1905 uno y en Ayacucho en 1912 el otro, 
Antonio Mendoza Neyra y César Meza se instalaron de por vida 
en Cusco e hicieron de la fotografía su pasión y oficio. Anto-
nio Mendoza fue primero soldado, músico y comerciante para 
dedicarse luego de lleno a registrar la vida de la ciudad con su 
cámara fotográfica. Activo principalmente entre 1940 y 1960, 
captó los desfiles escolares, las festividades religiosas, los pa-
seos campestres y en general todo tipo de reunión familiar. Su 
legado más valioso, con todo, son las numerosas imágenes que 
ha dejado del terremoto que en 1950 asoló la ciudad. El legado 

u
Hermanos Cabrera.
La Fiesta de la Cruz de 
Tetecaca.
Archivo Fototeca An-
dina.

Hermanos Cabrera.
Fiesta del Niño Jesús.
Archivo Fototeca An-
dina.



103            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



104  C a j a             C u s c o

de este artista es conservado por su hijo Juan Mendoza, resi-
dente en Lima.

	 César Meza, por su parte, aprendió el oficio, como testi-
monia su hija Esther Meza, junto a los afamados maestros Mi-
guel Chani y Juan Figueroa Aznar y tras independizarse estuvo 
al frente durante muchos años de uno de los estudios fotográ-
ficos más concurridos de la ciudad, el mismo que funcionaba 
en la que fuera la casa de Clorinda Matto de Turner, en una de 
las esquinas de la plaza San Francisco. El legado de Meza com-
bina pues la fotografía en exteriores de los principales aconte-
cimientos de la vida cusqueña con los retratos muy logrados 
de los diversos estratos sociales de la ciudad imperial. El acer-
vo fotográfico de Meza está repartido entre la Fototeca Andina 
del Centro Bartolomé de Las Casas, el Centro Guaman Poma de 
Ayala y los familiares del artista.

Fototeca Andina

Alguien ha dicho que una fotografía es una imagen silenciosa, 
pero al mismo tiempo condensada, de una realidad determina-
da en un momento dado. Sin embargo, si aprendemos a leerla, 
esta imagen nos puede decir sobre su época mucho más cosas 
y con más detalles y de manera más impactante y directa que 
pilas de páginas escritas. Los miles de imágenes que captura-
ron en placas de vidrio los artistas que hemos mencionado y 

que tanto pueden decirnos sobre el mundo andino de la prime-
ra mitad del siglo XX, se estaban perdiendo inexorablemente 
por desconocimiento, desinterés y descuido.

Fue esta preocupación la que movió al Centro Bartolomé 
de Las Casas del Cusco a impulsar, en 1988, la creación de la 
Fototeca Andina con el objetivo de salvar de la destrucción el 
invalorable patrimonio fotográfico que nos han legado los fotó-
grafos que trabajaron en los Andes del Perú.

En los años transcurridos desde su creación, la Fototeca 
Andina ha avanzado en varias direcciones al mismo tiempo: 
se han rescatado cerca de quince mil imágenes, entre placas 
de vidrio, negativos flexibles y copias en papel; se ha realiza-
do una sistemática búsqueda de colecciones de fotografías 
todavía desconocidas por los especialistas; se ha realizado 
investigación en archivos y publicaciones, así como entre los 
familiares y descendientes de fotógrafos, para reconstruir 
poco a poco el fascinante universo de la fotografía andina; y, 
por último, se ha realizado una amplísima labor de difusión, 
mediante exposiciones, publicaciones, coloquios y charlas, 
de la obra de los fotógrafos cusqueños de la primera mitad 
del siglo.

No es exagerado decir que el de la fotografía andina es se-
guramente el descubrimiento artístico más importante de los 
últimos tiempos en el Perú. A la Fototeca Andina le correspon-
de parte del mérito de este descubrimiento.

	

	



105            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

Cambios en la cultura urbana del Cusco 



106  C a j a             C u s c o



107            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

Hace unos años, National Geographic Traveler colocó la 
plaza principal de la ciudad de Cusco entre las cinco 
más bellas del planeta. En efecto, ese conjunto arquitec-

tónico en el que sobresalen dos portentos de la arquitectura 
colonial hispanoamericana, la catedral y la iglesia de la Com-
pañía de Jesús, es impactante. Son contadas las personas que 
saben, sin embargo, que las arquerías que rodean los cuatro la-
dos de la extensa plaza fueron casi íntegramente reconstruidas 
después del terremoto que asoló la ciudad en 1950. Las que 
existían antes, como se puede apreciar en fotografías antiguas, 
eran más modestas y no tan uniformes pero, junto con las caso-
nas coloniales también reconstruidas o reemplazadas después 
del terremoto, formaban un conjunto aún más único y valioso.

Esa catástrofe está en el origen de las transformaciones que 
ha experimentado Cusco en el último medio siglo. Las inversio-
nes públicas para reconstruir la ciudad y dinamizar su economía 
atrajeron una oleada de migrantes de las provincias y regiones 

vecinas. A su vez, el fracaso para promover el desarrollo de la 
región mediante la construcción de una central hidroeléctrica y 
una fábrica de fertilizantes dejó paso a un ambicioso programa 
para impulsar el turismo. La ciudad, que en 1911 había asistido 
al descubrimiento de Machu Picchu y era ya un imán para mu-
chos viajeros, se encontró con su verdadera vocación.

Sentándonos en el atrio de la catedral, como hacen a diario 
centenares de turistas, podemos ver el impacto de estas transfor-
maciones. Notaremos que quienes circulan por la plaza o toman 
el sol en las bancas o alrededor de la pileta son mayormente ex-
tranjeros. Los servicios que los visitantes demandan han ocupado 
todas las edificaciones de la plaza y alrededores, desde los locales 
de comida rápida hasta los restaurantes de cinco tenedores, in-
cluyendo las tiendas de artesanía fina, los bares y discotecas, las 
agencias de viaje y por supuesto los infaltables hoteles.

Ante este panorama, cualquier cusqueño que frisa los se-
senta se llena de nostalgia. Echa a volar la memoria y recuer-

t
Escenas urbanas del 
Cusco actual. Foto-
grafías de Adriana 
Peralta.



108  C a j a             C u s c o

da a señorones de terno y sombrero conversando al sol en las 
bancas o leyendo el periódico, ve en lugar de los autobuses 
panorámicos los pocos automóviles que prestaban el servicio 
de taxi, extraña los alfajores y pasteles que eran el orgullo de 
una pequeña cafetería en uno de los portales y los ponches del 
Ayllu, otro café tradicional reemplazado por un Kentucky Fried 
Chicken. Bien vista, sin embargo, esta nostalgia es al mismo 
tiempo expresión de las tensiones que remecen a una sociedad 
tradicional y aislada en el corazón de los Andes que se ha visto 
enfrentada de pronto a una modernidad llegada de la mano 
con la actividad turística.

Son casi seis décadas que el Cusco convive con un turismo 
relativamente masivo, pero hasta ahora no termina de com-
prender si se encuentra satisfecho o no con esta relación. Está 
feliz, claro, de que después del colapso de la actividad entre 
1985 y 1995 a raíz de la violencia política, la economía local se 
haya dinamizado de nuevo. Está además gratamente sorpren-
dido porque el número de visitantes en las dos últimas décadas 
no deja de aumentar considerablemente año a año. Y, sin  em-
bargo, se sigue quejando de que supuestamente se queda con 
la peor parte en el reparto de la torta que deja el turismo y sigue 
pensando en su mojigatería que los viajeros son unos libertinos 
que atentan contra el modo de vida local.

Pareciera que los habitantes de la ciudad no terminan de 
asumir cuánto han cambiado ellos mismos a raíz de la conviven-
cia con los extranjeros. En el día, las picanterías siguen siendo 
esa caverna de la nacionalidad de la que hablaba Uriel García, el 
gran intelectual indigenista cusqueño de la primera mitad del 

siglo XX, pero por las noches parroquianos de toda condición 
social frecuentan las pizzerías que atienden prácticamente en 
cada barrio. Altamira, allá por los setentas, se llamaba una de las 
primeras pizzerías que abrió sus puertas en la calle Procurado-
res y seguramente los primeros cusqueños que degustaron esa 
especialidad italiana dijeron con escepticismo: “¡Mal del todo 
no está!” No imaginaban que al cabo de unas décadas ese plato 
se convertiría en típico de la ciudad.

¿Y los supuestos atentados contra la moral? ¿De verdad son 
unos “antros” los locales nocturnos pensados para turistas, con 
su combinación de música andina en vivo al comienzo de la 
noche y rock del bueno hasta la madrugada? En los setentas, 
cuando gringuitas despercudidas empezaron a avivar la 
imaginación de los machos locales, hicieron su aparición los 
ahora míticos “bricheros”. Afirman quienes manejan informa-
ción de primera mano que eran tipos con cara de indio o cholo 
que se ponían un chullo cuando usar esa prenda era una ver-
güenza y tenían el atrevimiento de enamorar gringas. Lo más 
raro del asunto, sin embargo, y por eso nació la leyenda, era que 
estos “cholo lovers” tenían mucho éxito, hasta el extremo que en 
una época se llegó a decir que habían tres maneras de viajar a 
Europa: en avión, en barco y… en gringa.

El brichero, en esos remotos inicios de la era del turismo, era 
un personaje llamativo pero que no abundaba. En la actualidad, 
son tantos los cusqueños y cusqueñas que se relacionan con 
turistas que resulta difícil calificar a alguien de brichero o bri-
chera. En todo caso, se utiliza el verbo “brichear” para referirse 
al trato entre locales y extranjeros. ¿Implica relaciones íntimas 

u
Cementerio de la Al-
mudena. Fotografía 
de Adriana Peralta.



109            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



110  C a j a             C u s c o

ese trato? ¡A quién le importa! En las últimas décadas, los jóve-
nes peruanos de ambos sexos empiezan a vivir su sexualidad 
bastante temprano y rompiendo los tabúes que atenazaban a 
generaciones anteriores.

De lo que todavía no logran despercudirse ni siquiera los 
cusqueños y cusqueñas más jóvenes es del machismo. El que 
parte de la sociedad local vea al brichero como un gigoló que 
somete a las extranjeras sobre todo gracias a sus atributos 
viriles es una clara expresión de esto. Personajes con tales ca-
racterísticas  han llegado a la literatura, la historieta e incluso 
el cine y se están instalando en el imaginario local. No resulta 
nada extraño pues el terreno está abonado por los usos de 
una sociedad muy tradicional que todavía relega a la mujer al 
espacio doméstico y sanciona en ella comportamientos que 
en el caso del hombre no solo son permitidos sino incluso 
bien vistos. 

El nuevo rostro del Cusco

A poca distancia de la plaza principal se encuentra otra, la de 
San Francisco, llamada así por la iglesia colonial que se yergue 
en unos de sus ángulos. Casonas republicanas y coloniales ro-
dean los jardines que ocupan la parte central y dejan poco es-
pacio para los usos públicos. Esto es compensado por la peque-
ña explanada que se extiende delante del colegio Ciencias, el 
más antiguo de la ciudad, y que los fines de semana congrega a 
una variopinta muchedumbre atraída por el expendio ambula-
torio de comida y los espectáculos de teatro de la calle. 

Si en la plaza mayor de la ciudad se puede seguir muy bien 
las transformaciones provocadas por el turismo en las últimas 
décadas, en la algarabía reinante en San Francisco y más recien-
temente en la plazoleta San Pedro podemos ver el rostro del 
nuevo Cusco, ese que ha surgido en base al empeño de miles 
de migrantes llegados de las provincias y regiones vecinas y de 
sus hijas e hijos. Tienen en su mayoría el quechua como lengua 
materna y son por lo mismo de raíces indígenas. Al llegar a la 
ciudad se amestizan y se convierten paulatinamente en esas 
cholas y cholos que fueron retratados por el mencionado Uriel 
García en su libro El nuevo indio. Se trata de esos mismos cholos 
y cholas (o andinos como también se dice ahora) que en las úl-
timas décadas han configurado gracias a su empuje y la lucha 
por sus derechos el nuevo rostro de Lima y en general de la 
sociedad peruana.

¿Por qué este tono un tanto épico para referirnos a cusque-
ñas y cusqueños de origen migrante? Acerquémonos al corrillo 
que se ha formado alrededor de los artistas callejeros y encon-
traremos algunas respuestas. Los personajes suelen ser una pa-
reja de cholos que encandila al público mostrando como con 
una aparente ingenuidad, simpleza casi, se puede sacar la vuel-
ta a los abusos de los patrones y de los criollos de la costa, los 
primeros de una prepotencia y crueldad proverbiales y los se-
gundos famosos por su viveza. Se trata de un humor bastante 
procaz reñido con el buen gusto, pero funcional para provocar 
una catarsis en quienes sufrieron y sufren todavía casi cotidia-
namente toda clase de humillaciones y postergaciones por ser 
indios o cholos.

u
1, 2, 3 y 4. Escenas del 
Cusco de hoy. Serie fo-
tográfica de Adriana 
Peralta.

1

3

2

4



111            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



112  C a j a             C u s c o

Tomemos en consideración que hasta hace pocas décadas 
la sociedad cusqueña, y en general la peruana, se caracterizaba 
por el abismo que separaba a la clase señorial de hacendados 
de las mayorías de indígenas y cholos que carecían de los de-
rechos más elementales, incluso el de ciudadanía por su condi-
ción de analfabetos. La migración a las ciudades desde los años 
cuarenta del siglo pasado abrió poco a poco las compuertas 
para que estos sectores escaparan al oprobio de la servidumbre 
y fueran conquistando con su esfuerzo más y más derechos. Se 
trata de una lucha que no ha terminado  y que debe enfrentar 
todavía muchas barreras mentales, arraigadas en un racismo 
secular que es el obstáculo más grande para que el Cusco dé el 
salto definitivo a la modernidad.

Una de las maneras que han encontrado las elites locales de 
defender los últimos bastiones del orden tradicional es la exal-
tación del pasado incaico. Cusqueñismo e incanismo son los 
términos acuñados para referirse a ese discurso que encomia la 
grandeza del Cusco y le adjudica un papel rector de los destinos 
nacionales por el solo hecho de ser cuna del imperio de los Incas. 
En un juego de legitimación y deslegitimación, estos pasadistas, 
incluidos muchos artistas e intelectuales, se proclaman, más en 
las palabras que en los hechos, guardianes del legado arquitec-
tónico y echan la culpa a los sectores de migrantes del daño que 
este sufre. “Son del campo —argumentan—. No saben vivir en 
la ciudad ni están en la capacidad de aquilatar el enorme valor 
de los restos incaicos y la arquitectura colonial.” 

“Incas sí, indios no” es la consigna que resume esta postura y que 
se traduce de muchas maneras en el Cusco de hoy. Tenemos hasta 

tres monumentos a los incas, el más reciente una figura dorada de 
dudoso gusto en la pileta de la Plaza de Armas, pero por regla no 
escrita los quechuahablantes nunca son atendidos en su lengua en 
una institución pública o una empresa, esto en una ciudad mayori-
tariamente bilingüe quechua-castellano. Un enorme mural en una 
de las avenidas principales muestra a los incas como civilizadores 
y la oscuridad reinante antes de su surgimiento, algo por supuesto 
reñido con una historia milenaria de desarrollo cultural anterior a 
ellos, pero en  cualquier altercado callejero escucharemos que las 
palabras “indio” y “cholo” son los peores improperios. En cada acto 
público o ceremonia oficial los cusqueños nos llenamos la boca con 
las glorias del imperio, pero no nos damos cuenta de que seguimos 
conviviendo con rezagos del régimen de servidumbre como consi-
derar impropio que la empleada doméstica se siente con nosotros 
en la mesa a la hora del almuerzo.

Tales son en suma las razones que se esconden detrás del hu-
mor callejero que se adueña de la plaza San Francisco y de la pla-
zoleta San Pedro. En una de las esquinas de la primera plaza, ale-
jada del jolgorio sabatino y dominguero, se encuentra la pequeña 
casona colonial en la que vivió la escritora Clorinda Matto de Tur-
ner a fines del siglo XIX. Ella tuvo el valor, en esa época, de denun-
ciar la ignominiosa explotación que sufrían los indios a manos de 
hacendados, autoridades y curas. Su osadía le granjeó el rechazo 
de la Iglesia y las elites locales y la obligó a dejar el Cusco. Ahora la 
ciudad le rinde homenaje bautizando con su nombre institucio-
nes y colegios, pero no termina de desembarazarse del racismo y 
el machismo, esas dos taras que afean su verdadero rostro, oculto 
en parte por una arquitectura de singular valor patrimonial.



113            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

El Cusco del Bicentenario



114  C a j a             C u s c o



115            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a

La proximidad de una fecha crucial nos regala una ocasión 
inmejorable para reflexionar sobre lo que hemos hecho y 
lo que quisiéramos hacer como personas, colectivos, em-

presas, ciudad, región o país. Las celebraciones del Bicentena-
rio de la independencia del Perú, que se halla a la vuelta de la 
esquina, nos deben servir para reflexionar y plantearnos retos 
de cómo quisiéramos ver a nuestro Cusco en los años venide-
ros, tal como lo hicieron movimientos memorables en nuestra 
historia reciente.

La famosa generación de la Sierra a comienzos del siglo XX 
hizo sentir su protesta por la situación de esa época y planteó 
visiones de futuro que moldearon el nuevo imaginario que 
desde entonces rige nuestro pensamiento colectivo a través 
del movimiento que más tarde se denominó como indigenis-
ta. Posteriormente, en los años cuarenta del pasado siglo, parte 
de quienes conformaron esta famosa generación de la Sierra y 
nuevos actores dieron nacimiento al cusqueñismo, cuyo aporte 
más importante a nuestra historia contemporánea fue la reva-

loración de nuestra cultura ancestral con la creación del día del 
Cusco y la escenificación del Inti Raymi, así como con un con-
junto de propuestas que ya nos dejaban ver la importancia que 
debía tener el turismo para nuestro desarrollo.

El terremoto de 1950, un movimiento telúrico de gran mag-
nitud, constituyó a la vez un hito del gran cambio que experi-
mentaría el Cusco en las siguientes décadas a través de nuevas 
corrientes de pensamiento que abogaban por una ciudad más 
moderna y con mejor infraestructura. Fue la Corporación de Re-
construcción y Fomento (CRIF) el principal motor de esas trans-
formaciones entre los años 1956 y 1969, con la restauración y 
reconstrucción de nuestro legado patrimonial y el impulso de 
obras como la hidroeléctrica de Machupicchu, los conjuntos 
habitacionales, el hospital regional, el aeropuerto Velasco Aste-
te, la fábrica de fertilizantes de Cachimayo, etc., etc.

Es difícil entender cómo ese espíritu progresista cusqueño 
repentinamente empezó a declinar, ¿Fue acaso la dictadura mi-
litar de 1968 a 1980 la que nos desvió de nuestra apuesta por 

t
Vista del Cusco mo-
derno desde el sitio 
incaico de Rumiwasi. 
Fotografía de Mónica 
Paredes.

Turistas. Fotografía 
de Adriana Peralta.



116  C a j a             C u s c o

el futuro? ¿O tal vez fue la secuela de la década perdida de los 
ochenta la que nos arraigó cada vez más en la apología del pa-
sado? Fuese por la razón que fuese, los movimientos sociales 
empezaron a enfocarse más en la protesta que en la propues-
ta y aquello que años atrás se vislumbró como promesa de un 
futuro mejor se convirtió en fuente de contradicciones. Esto 
condujo a que se frenaran muchos sueños cusqueños, como 
los proyectos formulados por el Convenio Perú – Unesco (Plan 
COPESCO), que buscaban potenciar circuitos turísticos con vías 
de comunicación y puesta en valor de monumentos, así como 
por medio de la construcción del Aeropuerto Internacional de 
Chinchero, cuyo primer proyecto data de 1983 y sigue siendo 
hasta hoy motivo de controversia regional y nacional.

Como si el legado que heredamos por haber sido el centro 
de la cultura originaria más importante de este lado del mun-
do no fuera suficiente, en 1984 la naturaleza nos premió con 
el hallazgo del yacimiento más grande de gas encontrado en 
nuestro continente (hasta ese momento), en la agreste Ama-
zonía cusqueña de Camisea. Sin embargo, una vez más las dis-
cusiones, protestas y controversias surgidas entre coterráneos 
retrasaron más de veinte años el inicio de la explotación de este 
valiosísimo recurso.

La inminencia del cambio de milenio promovió nuevamen-
te espacios para reflexionar sobre las perspectivas hacia las que 
queríamos enrumbar nuestra sociedad, tomando un destacado 
protagonismo movimientos como Perú 2021 y su correlato lo-
cal de Cusco 2021. En ellos, un grupo diverso de cusqueños se 
plantearon una visión que nos hablaba nuevamente del desa-

rrollo que anhelaban nuestros abuelos, pero esta vez con algu-
nos matices nuevos como sostenibilidad, tolerancia y equidad, 
enfatizando además los sectores y actividades que debíamos 
potenciar para lograrlo, como educación, salud, turismo, bio-
diversidad, medio ambiente, etc. Algo de esta visión se recogió 
en los planes de desarrollo estratégico al 2021 que se impulsa-
ron durante el proceso de transición democrática de nuestro 
país, en un escenario de unión de voluntades y compromiso 
entre ciudadanos, instituciones, gremios y sector público; sin 
embargo, de todo este esfuerzo realizado con mucho altruismo 
y buena voluntad, muy poco fue tomado en cuenta por los go-
biernos regionales que se eligieron a partir del 2003.

Años después, la explotación del gas de Camisea que tan-
ta oposición suscitó por más de dos décadas en nuestra tierra, 
empezó a generar (desde el 2005 y sin que hiciésemos nada por 
merecerlo) grandes sumas de dinero a los gobiernos munici-
pales, la región y la Universidad de San Antonio Abad por con-
cepto del canon gasífero. Esta inusual riqueza pública provocó 
que los viejos pretextos que aducían que “no se podía fomentar 
el desarrollo y bienestar social por falta de recursos” fuesen re-
emplazados por otros aún más perversos como “falta de capa-
cidad de gasto” y, peor aún, “mala calidad del gasto”. En efecto, 
luego de quince años de recibir ingresos importantes por dicho 
concepto, seguimos siendo una región con un gran déficit de 
infraestructura básica e Índices de Desarrollo Humano muy por 
debajo de los que todos desearíamos.

Justo al momento de escribir este artículo, nos encontramos 
ante una pandemia viral de escala global como nunca antes se 

u
1, 2, 3 y 4. Cultivos 
andinos y producción 
orgánica en Cusco. 
Fotografías de Mano-
lo Chávez.

1

3

2

4



117            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



118C a j a           C u s c o

había visto. Su avance viene poniendo a prueba los valores, creen-
cias y paradigmas que definen la sociedad actual. No sabemos 
cómo quedará configurado el mundo después de esta crisis, pero 
está claro que en términos económicos será más pobre y el gran 
reto será cómo recuperar lo perdido y producir riqueza para se-
guir pensando en un futuro mejor de cara al Cusco del Bicentena-
rio. Este desafío exigirá lo mejor de nuestras élites políticas, eco-
nómicas e intelectuales, así como de autoridades y de nosotros 
mismos como ciudadanos comprometidos con una causa supe-
rior a  cada uno, que es el bienestar de la sociedad en conjunto. 

Más allá de nuestras ideologías o intereses personales o de 
grupo, el Bicentenario debe ser el momento para que proyec-
tos como el nuevo aeropuerto se concreten, para que reconoz-
camos finalmente que el turismo tiene un papel articulador de 
nuestra economía regional puesto que genera una cadena de 
valor que involucra miles de puestos de trabajo directos y un 
sinfín de actividades conexas como la nueva agricultura de ni-
cho, que produce productos de alto costo (frutos, flores, ver-

duras orgánicas, etc.) que solo pueden tener mercado con un 
elevado nivel adquisitivo, precisamente como el que el turismo 
le ofrece naturalmente. Será también el Bicentenario el espacio 
para revisar cómo hemos estado utilizando los recursos públi-
cos generados por los cánones gasífero y minero, por los atrac-
tivos turísticos y otras rentas regionales, exigiendo no solo can-
tidad sino sobre todo calidad de gasto, para ir cerrando brechas 
en infraestructura básica y en nuestros indicadores sociales.

Ya no queda tiempo para seguir desaprovechando venta-
jas comparativas. Hagamos del Bicentenario una oportunidad 
más aliada del desarrollo que del conflicto, más amiga del 
compromiso que de la celebración, el jolgorio y el despilfarro. 
Hoy más que nunca es necesario que como sociedad deseche-
mos (de una vez y para siempre) las actitudes que impiden que 
el desarrollo con equidad llegue a todos los que poblamos esta 
parte del planeta. 

De nosotros depende recordar que nuestro compromiso 
principal es (y siempre será) con el futuro.

u
1, 2, 3 y 4. Escenas ur-
banas del Cusco du-
rante la emergencia 
por el corona virus. 
Fotografías de Jaz-
mín Lezama.

1

3

2

4



119            C u s c o             e n  l a  H i s t o r i a



Sobre los autores y fotógrafos

Luis Nieto Degregori

Escritor cusqueño, autor de todos los textos incluidos en este libro salvo “El Cusco al 
Bicentenario”, firmado por Fernando Ruiz Caro.

Editor del semanario de actualidad Sur, publicado por el Centro Bartolomé de 
Las Casas entre 1989 y 1992, y de las revistas Parlante y Crónicas Urbanas, publicadas 
por el Centro Guaman Poma hasta el 2017. Con artículos sobre el Cusco, sus atractivos 
turísticos y su historia ha colaborado en revistas extranjeras y nacionales como Natio-
nal Geographic en español, Altair (España), Somos del diario El Comercio, Rumbos, El 
Dorado, Bienvenida, etc. Es autor de los textos que conforman el libro Cusco tiempo y 
espacio, de la colección Apu de la AFP Integra y de numerosos textos para la Guía Inca 
del Cusco de editorial Peisa.

Algunos de los textos incluidos en el presente libro han aparecido antes en otras 
publicaciones. “El Cusco preincaico” está basado en un artículo publicado en la revista 
Crónicas Urbanas del Centro Guaman Poma. “El Cusco incaico”, “El Cusco colonial” y “El 
Cusco republicano” han sido publicados en Cusco tiempo y espacio de AFP Integra y 
revisados y actualizados para el presente libro. “Las huacas del Cusco” se basa en artí-
culos aparecidos en las revistas Caretas y Prestigia. “La Escuela Cusqueña de pintura” 
es la actualización de un artículo publicado en la Guía Inca de Cusco de editorial Peisa.  
“La Escuela Cusqueña de fotografía” resume artículos publicados en el periódico El 
Mundo y la revista Somos del diario El Comercio.

Finalmente, dos artículos han sido escritos especialmente para esta publicación: 
“La platería cusqueña” y “Cambios en la cultura urbana del Cusco.”

Fernando Ruiz Caro Villagarcía

Es autor del texto “El Cusco al Bicentenario”.
Presidente del directorio de Caja Cusco y de la Federación de Cajas Municipales 

del Perú, Ha sido presidente de la Cámara de Comercio del Cusco y de la Federación 
de Cámaras de Comercio del Sur y ha participado de espacios como la Mesa de Con-
certación para Lucha contra la Pobreza, la Comisión Ambiental Regional y el Instituto 
Americano de Arte. Ha sido ponente y promotor de diversos foros de reflexión sobre 
el futuro del Cusco y el Bicentenario.

Manolo Chávez

Fotógrafo profesional autodidacta, diseñador, curador fotográfico, especialista en fo-
tografía documental y turística.

Ha realizado numerosas exposiciones individuales, entre ellas Tiempo de con-
templar en el Museo del Coricancha (2004), Cusco a través de mis ojos en la sala de 
Scotiabank (2008) y Rostros del Perú en el Museo de la Nación (2009). 

Ha colaborado en diversas publicaciones como Paisajes del Cusco y Cusco en 
fiesta de la Municipalidad Provincial del Cusco, así como en el libro Virgen del Carmen 
de Paucartambo promocionado por la Caja Municipal del Cusco.

Es fotógrafo de PROMPERU, MINCETUR, DIRCETUR, Municipalidad de Cusco y de 
agencias de viajes como Cóndor Travel, Lima Tours, Viajes Pacífico y Abercrombie & 
Kent.

Jazmín Aires Lezama Rivas

Fotógrafa profesional de la escuela de fotografía del Instituto Politécnico de la Univer-
sidad de Las Palmas de Gran Canaria. Colabora con diversos medios como La Repúbli-
ca, Variedades del diario El Peruano, Ideario en Cusco entre otros.

Ha participado en diversas exposiciones colectivas y tiene cuatro muestras per-
sonales en Perú y una en España con su proyecto “He visitado Paucartambo”. Ha pu-
blicado un libro personal “Taytacha” y colaborado con muchas publicaciones a nivel 
nacional.

Adriana Peralta Villavicencio

Fotógrafa, estudió periodismo en la Universidad Gama Filho de Río de Janeiro, Brasil, 
y cursó la Maestría en Comunicaciones en la Pontificia Universidad Católica del Perú. 
Trabaja independientemente colaborando con diversas publicaciones de prensa y las 
relacionadas a la difusión de temas de identidad y preservación de la cultura andina. 
Su trabajo fotográfico es básicamente documentalista y su propósito es ser cronista 
de las manifestaciones culturales, costumbres y la vida cotidiana de la gente de Cusco.

Actualmente, está encargada de los proyectos gráficos de la editorial cusqueña 
Ceques y es miembro del colectivo cusqueño de fotógrafos Ñawinchis.

Alfredo Velarde

Artista visual, fotógrafo, videoartista y diseñador. Su trabajo fotográfico creativo y 
documental explora el sincretismo, tradición y cultura popular contemporánea. Cor-
pus (2019), Instante (2016) y Anacrónica (2015) destacan dentro sus recientes expo-
siciones fotográficas individuales. Algunos de los espacios en los que ha mostrado su 
trabajo audiovisual y fotográfico fueron: 03 Videoakt International Videoart Biennial 
(Barcelona, España); IV Festival de Cine Peruano Cinesuyu (Cusco, Perú); Corriente - 
Encuentro de desarrollo de cine de no ficción (Arequipa, Perú); BOX Videoart Project 
Space (Milán, Italia); Ultramar - Selección internacional de Videoarte Latinoamericano 
(Andalucia, España). 

En 2015 destaca su participación en el reportaje The Mochileros of cocaine valley 
(VRAEM) realizado para la BBC News. Ese año también obtiene el primer lugar de la 
Categoría Profesional en el I Premio Regional de Fotografía, organizado por el Gobier-
no Regional de Cusco. En 2019 fue finalista en el Concurso Internacional de Fotografía 
Mira Mobile Prize (Portugal), iniciativa que premia a las mejores imágenes capturadas 
con dispositivos móviles. Ese año participó también en Horn Festival - Contemporary 
Film Festival (Jerusalén, Israel). Ha desarrollado proyectos curatoriales de fotografía y 
sido parte de publicaciones editoriales de fotografía documental y arquitectura.








	Página en blanco

